Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 1

Una espiritualidad desde abajo
El didlogo con Dios desde el fondo de la persona

Anselm Griin y Meinrad Dufner

Una espiritualidad desde abajo ..........cceiveiiiiiiiiie e 1
[ oo [0 Tod ol To ] o SRS 2
Espiritualidad desde arriba...........ccceiieiieiiiicce e 3
Justificacion de una espiritualidad desde abajo. Modelos biblicos ..........ccccoeviiiiiiincnns 5
TradiCiON MONASTICA. .....eveiviitieiieieie ettt sttt et e reenes 9
La regla de SAN BENITO .......ccoiiiiieieiie et 11
Aspectos psicologicos de la espiritualidad desde abajo............ccccevvevieeiiiieineve e 16
La espiritualidad desde abajo en 1as fAbulas...........ccccceveieiiii e 19
Desarrollo de una espiritualidad desde abajo ..........ccccovevviieiicie i 21
Dialogo con los pensamientos ¥ SENtIMIENTOS ........ccerviirirereise e 23
Dialogo con mis enfermMedades..........c.coveiiiieiecie e 29
Tratamiento de nuestras heridas Y traumas..........cooeieieierinineseeeeee e 32
Experiencia ante la propia nada y ante el fracaso...........ccccoceveevicieiic e 34
La espiritualidad desde abajo y la comunidad.............ccooveiiieiiiiesiese e 37
Humildad y humor, rasgos esenciales de la existencia humana ...............cccooevviieinennns 39

CONCIUSTON et e ettt e e e e e e e e e ettt eeeeeeeeee it eeeeeeeeeeeeeraeeeeaeeeenaans 42



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 2

Introduccion

En la historia de la espiritualidad se pueden distinguir dos corrientes clasificatorias. Hay
una espiritualidad desde arriba, que parte de los principios de arriba y desciende a las realidades
de abajo. Y hay otra espiritualidad desde abajo, que parte de las realidades de abajo para elevarse
a Dios. La espiritualidad desde abajo afirma que Dios habla en la Biblia y por la Iglesia pero
también nos habla por nosotros mismos a través de nuestros pensamientos y sentimientos, por
nuestro cuerpo, por nuestros suefios, hasta por nuestras mismas heridas y presuntas flaquezas. La
espiritualidad desde abajo ha sido practicada principalmente dentro del monacato. Los monjes
antiguos comenzaron a estudiar la posibilidad de llegar al conocimiento y trato con Dios
partiendo del anélisis de las propias pasiones y del autoconocimiento. Evagrio Pontico logrd
definir esta espiritualidad de abajo con una formulacion ya clésica: si deseas conocer a Dios
aprende primero a conocerte a ti mismo. El ascenso a Dios pasa por el descenso a la propia
realidad, hasta lo mas profundo del inconsciente. La espiritualidad de abajo contempla el camino
hacia Dios no como una via de direccion Unica que lleva directamente a Dios. El camino hacia
Dios pasa generalmente por muchos cruces de errores, curvas y rodeos, pasa por fracasos y
desengafos. Pero resulta que no son precisamente mis virtudes las que mas me abren a Dios sino
mis flaquezas, mi incapacidad, incluso mis pecados.

La espiritualidad desde arriba parte de las cumbres de un ideal prefijado. Arranca del ideal
bien perfilado de un fin que el sujeto deberia alcanzar mediante la oracion y las practicas
espirituales. El ideal se disefia partiendo del estudio de la Sagrada Escritura, del magisterio de la
Iglesia en materia moral y del autoconcepto. Las preguntas fundamentales de la espiritualidad de
arriba son éstas:

- ¢COmo tiene que ser un cristiano?
- ¢ Qué debe hacer?
- ¢ Qué tipo de conducta deberia encarnar?

La espiritualidad de arriba brota de la aspiracion humana a ser mejor, a superarse, a
acercarse cada vez mas a Dios. Esta espiritualidad tuvo su representacion principal en las
corrientes de la teologia moral de los tres ultimos siglos y en la ascética mas comun ensefiada
desde la llustracion. La psicologia moderna se muestra muy escéptica frente a esta forma de
espiritualidad por considerarla como un peligro de desintegracion interior del sujeto. EI que .se
identifica con su ideal prescinde frecuentemente de su propia realidad si ésta no se acopla a
aquél. El resultado es un sujeto interiormente dividido y enfermo. La psicologia en cambio apoya
una espiritualidad de abajo tal como la practicaron los antiguos monjes. Para la psicologia es
incuestionablemente claro que el hombre no puede llegar a su propia verdad si no es por el
propio conocimiento.

En la espiritualidad desde abajo no se trata s6lo de prestar atencién a la voz de Dios que
me habla por mis pensamientos, sentimientos, inclinaciones y enfermedades para llegar por su
medio al descubrimiento de la imagen que Dios se ha formado de mi. Tampoco se trata solo de la
elevacién a Dios por el descenso a mi realidad. En la espiritualidad desde abajo se trata sobre
todo de conseguir abrirse a las relaciones-personales con Dios en el punto preciso en que se
agotan y cierran todas las posibilidades humanas. La auténtica oracion, dicen los monjes, brota
de las profundidades de nuestras miserias y no de las cumbres de nuestras virtudes. Jean
Lafrance describe la auténtica oracion cristiana como una oracién que brota de lo profundo, pero
necesitd él mismo largos afios de fracasos para llegar a esta clase de oracion. Escribe:

Los esfuerzos que hacemos en la oracién y ejercicios ascéticos para llegar a la posesion de
Dios van en direccion equivocada. Nos parecemos a Prometeo en su vano intento de robar el



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 3

fuego del cielo. Tiene suma importancia comprobar en qué medida induce este esquema de
perfeccion a entrar por un camino contrario al ensefiado por Jesus en el evangelio.

Jesus no puso una escala de perfeccion por la que se sube peldafio tras peldafio hasta llegar
a Dios. No, Jesus ensefié un camino de descenso a los fondos de la humildad. Al encontrarnos en
el cruce debemos, por tanto, elegir para ir a Dios entre el camino que sube y el que baja. Segun
mis experiencias desearia adelantar algo ya desde ahora: Si para ir a Dios elige usted el camino
del heroismo en la préactica de las virtudes, eso es cosa suya, tiene usted todo el derecho de
hacerlo. Pero quisiera prevenirle del peligro de darse contra la pared. Si, por el contrario, prefiere
usted el camino de la humildad, debe usted ser sincero en su deseo y no tiene por qué tener
miedo de las profundidades de sus miserias.

La espiritualidad desde abajo intenta responder a la pregunta sobre qué se debe hacer
cuando parece que todo sale torcido y como se deben colocar los fragmentos de nuestra vida rota
para formar con ellos una figura nueva.

La espiritualidad desde abajo prefiere el camino de la humildad aunque esta palabra nos
resulte hoy un tanto incdbmoda. La humildad descrita por san Benito en su regla como el camino
espiritual del monje, es evaluada por Drewermann como un tipico ejemplo de imposicion desde
fuera. Sin embargo, si damos un repaso a la literatura espiritual del cristianismo y de otras
religiones, constatamos que en todas ellas se considera la humildad como la actitud fundamental
de toda auténtica religiosidad. Pero la humildad no debe entenderse como una virtud que el
hombre consigue por el mero hecho de humillarse y hacerse pequefio ante los demas. La
humildad no es fundamentalmente una virtud social sino religiosa. La palabra latina de
humildad, humilitas, se relaciona con la palabra humus, tierra. La humildad es reconciliacion con
nuestra terrenalidad, con el lastre de lo terrenal, con el mundo de nuestros impulsos, con todo
cuanto de negativo existe en nosotros. Humildad es valor para aceptar la propia verdad. Los
griegos distinguen entre tapeinosis, disminucién, envilecimiento, pobreza y tapeinophrosyne,
descripcion de los comportamientos de los pobres, actitud de humildad y pobreza espiritual. La
humildad designa nuestra conducta ante Dios y es virtud religiosa. Es en todas las religiones
criterio de toda auténtica espiritualidad. Es el lugar profundo donde puedo encontrarme con el
verdadero Dios y donde pueden comenzar a dejarse oir los gemidos de la verdadera oracion.

En esto libro deseariamos describir los dos polos de la espiritualidad de abajo: por una
parte, el camino hacia nuestro yo y hacia Dios descendiendo a nuestra propia verdad y, por otra,
la experiencia de impotencia y fracaso .considerados como lugar de oracién auténtica y como
oportunidad de crear un nuevo estilo de relaciones personales con Dios. La espiritualidad desde
abajo describe los procedimientos terapéuticos que debe seguir el hombre hasta llegar al
encuentro con la esencia de si mismo. Es el camino religioso que lleva a la oracion, al «grito
desde lo profundo» y a la experiencia intima de Dios a través de las experiencias de fracaso.

Espiritualidad desde arriba

No pretendemos establecer una oposicion total entre la espiritualidad de abajo y la de
arriba. Los exclusivismos nunca son positivos, pero existe una positiva tension entre estos dos
enunciados espirituales. La espiritualidad desde arriba nos pone ante la vista los ideales con los
que debemos entusiasmarnos para finalmente realizarlos. Todo ideal libera en el hombre una
especial energia. Sobre todo los jovenes necesitan ideales para su vida. Sin ideales se limitarian a
girar en torno a si mismos sin llegar nunca a desarrollar todas las posibilidades que llevan
ocultas. Tampoco podrian ponerse en contacto con esa energia que debe ser liberada. Los ideales
sacan a los jovenes de si mismos hasta hacerles superarse para identificarse con el modelo, a



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 4

controlarse y a descubrir nuevas posibilidades. Sin la fuerza provocativa de esos ideales muchos
vivirian al borde de las propias posibilidades sin percatarse de ellas. Para poder crecer necesito
modelos. La propia imagen se desarrolla mejor junto a otra imagen. Los santos pueden servir de
modelo para los jovenes a los que provocan, estimulan a trabajar y a descubrir la vocacion
propia. Lo que no podemos hacer es copiar. La contemplacién de los santos no se orienta a crear
remordimientos de conciencia al descubrir que no somos tan grandes como ellos; lo que pretende
es estimular a no infravalorarnos, a descubrir la vocacion personal y a reconocer en nosotros la
imagen Unica que Dios se ha formado de cada uno.

Nuestro abad ha dado a la comunidad esta consigna: «En ti hay muchas mas posibilidades
de lo que tl piensas, por no hablar de las posibilidades que tenéis Dios y td juntos». Los ideales
ayudan precisamente a descubrir las posibilidades que existen en cada uno. La juventud ha
tenido siempre, una enorme capacidad de entusiasmo. Necesita elevados ideales para
entusiasmarse. El entusiasmo es una fuerza que permite a uno superarse desarrollando y
potenciando las aptitudes naturales. Cuando ya no existen ideales capaces de provocar
entusiasmo, la juventud cae enferma y necesita otras cosas para sentir gusto por la vida; necesita
destrozar violentamente algo para tener sensacion de fuerza y crecimiento. Si se abusa de esa
capacidad de entusiasmo en la juventud, como sucedio en el Tercer Reich aleman, todo puede
terminar en catastrofe. En este campo, la Iglesia dispone de una inapreciable oportunidad de
proponer de manera creible los ideales del cristianismo, tal como han sido vividos por las
grandes figuras de la Biblia y por los grandes santos de la Iglesia. Pero mas importante que
proponer ideales es vivirlos. Cuando los jovenes se entusiasman con modelos, logran poner
orden en su caos interior y organizar todas sus energias en torno al ideal encarnado en un
personaje historico que es el santo. Los modelos facilitan a los jovenes estabilidad y orientacion.
Ademaés les ponen en contacto con las energias y recursos que Dios ha depositado en ellos.

No podemos, por tanto, prescindir de la espiritualidad de arriba. Ejerce la funcion positiva
de despertar vida en nosotros. Sélo actia negativamente produciendo enfermedad cuando los
ideales pierden contacto con nuestra realidad. Hay quienes se proponen unos ideales tan elevados
que resultan inasequibles. Y para no renunciar a esos ideales prescinden de la propia realidad
para poder identificarse con ellos. El resultado es una personalidad desdoblada. Cierran los ojos
a la propia realidad, por ejemplo, a la agresividad que puede esconderse en sus devociones
religiosas. La tension producida por el desdoblamiento de la personalidad puede desembocar en
una vida a dos niveles sin contacto de uno con otro y a la proyeccion sobre los demas de los
instintos reprimidos. Para mantener erguido el ideal de perfeccion se desplazan los defectos
propios proyectandolos sobre los demés contra los que se chilla y se maldice. EI desplazamiento
del mal del propio corazon lleva a inconsideracion con los demas a los que se anatematiza y trata
brutalmente en nombre de Dios. La espiritualidad de arriba se practica generalmente al comienzo
del camino espiritual. Pero llega un momento en el que el individuo necesita poner en contacto la
espiritualidad de arriba con la espiritualidad de abajo si desea subsistir en una vida normal. De
no hacerlo asi se originan tensiones internas y el sujeto enferma. Es entonces cuando debe tomar
muy en serio la propia realidad y conectarla con el ideal. Es la Unica manera de lograr la
trasformacion. Méas que de ideales biblicos preferimos hablar de las promesas del Sefior. Dios
nos manifiesta en la Biblia de qué somos capaces si nos abrimos al Espiritu. Estas promesas son,
por ejemplo, los ideales propuestos en el sermon del monte. La Unica manera de intentar hacer
realidad esas promesas presupone una experiencia existencial de ser hijos e hijas de Dios. Si lo
conseguimos, esas promesas nos introducen en un mundo libre y dilatado donde nos sentimos
comodos y esto nos hace mucho bien. Pero si en el sermén del monte vemos Unicamente unos
ideales que tenemos que realizar a toda costa, entonces nace la tension interior al constatar que
no siempre vamos a ser capaces de conseguirlo. EI sermdn del monte describe un modo de
conducta a tono con la experiencia de la salvacion en Jesucristo. Es, por lo tanto, un buen criterio
para discernir si hemos comprendido o no la misericordia de Dios manifestada en Jesucristo.



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 5

El peligro de la espiritualidad desde arriba consiste en hacerse a la idea de que se puede
llegar a Dios por el propio esfuerzo. Lafrance define este falso concepto de perfeccion con estas
palabras:

Los hombres han imaginado en general la perfeccion como un continuo crecimiento o
como un proceso de ascension con mas o menos dificultades, pero como un logro del esfuerzo
humano. En consecuencia elaboran una determinada ascética o técnicas de oracion que luego
ofrecen a la magnanimidad espiritual de los otros como medio para ayudarlos a escalar los
peldafios de la perfeccion. Si un dirigido habla con su director espiritual de la imposibilidad de
lograr ese objetivo recibe muchas veces esta respuesta: basta con intentarlo. En el dltimo peldafio
de esta subida se trasforma automéaticamente este intento en flor de libertad.

Pero no. No podemos llegar a Dios por el propio esfuerzo. Lo paraddjico consiste en que
todo esfuerzo nos lleva a constatar que con él solo nadie puede ni hacerse mejor ni llegar a Dios.
No podemos lograr solos el ideal que amamos. En un momento dado llegamos a tocar techo en
nuestras posibilidades y a comprobar alli que solos fracasaremos irremediablemente y que
unicamente la gracia de Dios puede cambiarnos.

Justificacion de una espiritualidad desde abajo. Modelos biblicos

Los modelos de fe que nos ofrece la Biblia no son nunca tipos humanamente perfectos, sin
defectos. Son, por el contrario, hombres con terribles taras de graves culpas a la espalda y que
han tenido que clamar a Dios desde lo mas profundo del corazon. Por ejemplo Abrahan. En
Egipto niega que Sara sea su esposa Yy la hace pasar por hermana para librarse de conflictos.
Entonces el Faraon la mete en su harén. Y tiene que intervenir Dios para librar al «padre de la
fe» de las consecuencias de su mentira (Gn 12,10-20). Asi sucede también con Moisés, liberador
de Israel de la cautividad de Egipto. Moisés es un asesino. Mato a un egipcio en un arrebato de
cblera. Tiene que ser enfrentado a su ineptitud, reflejada en el signo de la zarza ardiendo, antes
de ser aceptado como un fracasado al servicio de Dios. Luego viene David, el modélico rey de
Israel y espejo de los reyes posteriores. David carga sobre su conciencia la grave culpa de
acostarse con la mujer de Urias. Y cuando se entera de que esta embarazada, da orden de dejar
solo al hitita Urias en lo mas fragoroso de la batalla para que muera. Las grandes figuras del
Antiguo Testamento han necesitado primero pasar por la vaguada de la humillacion ante sus
faltas e insuficiencia para aprender de una vez a poner la confianza sélo en Dios y dejarse
trasformar por €l en personas ejemplares, modelos de obediencia y fe.

En el Nuevo Testamento elige Jesus a Simdn como roca sélida para fundamento de su
iglesia. Pedro no comprende a JesUs. Desearia evitarle su camino a Jerusalén hacia una muerte
segura. Jesus le llama Satanas y le ordena severamente apartarse de él (Mt 16, 23). Pedro termina
por negar a Jesus en el prendimiento habiendo asegurado poco antes, camino del monte de los
olivos: «Aunque fuera necesario morir por ti, nunca te negaré» (Mt 26, 35). Tiene que
comprobar con amarga experiencia que no es capaz de cumplir nada de lo que tan
fanfarronamente promete. Después de haber finalmente traicionado a Jesus se marcho a llorar
amargamente a solas (Mt 26, 75). Los evangelistas no han disimulado la traicion de Pedro.
Evidentemente era muy importante para ellos dejar crudamente claro que Jesus no eligio para
apostoles a sujetos piadosos e impecables, sino a hombres con defectos y pecados. Fundé su
iglesia exactamente sobre el fundamento de esos hombres. Con sus faltas eran sin duda testigos
apropiados y argumentos concluyentes de la misericordia de Dios tal como la ensefi6 Jesus y la
atestigud con su muerte. La fragilidad de Pedro se convirtio en robustez de roca para los demas.
Porque comprobo que la roca solida no era él sino la fe a la que debia agarrarse para permanecer
fiel a Cristo en medio de la adversidad.



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 6

Pablo, el fariseo, es un tipico representante de la espiritualidad desde arriba. Afirma de si
mismo: «Hacia carrera en el judaismo mas que muchos compafieros de mi generacion, por ser
mucho mas fanatico de mis tradiciones ancestrales» (Gal 1, 14). Valoraba mucho los ideales
fariseos, habia cumplido minuciosamente todos los preceptos y prescripciones de la ley pensando
cumplir con ello la voluntad de Dios. Sin embargo, camino de Damasco cae a tierra y con la
caida se derrumba al mismo tiempo todo el edificio de su vida. Es en esa postura yacente, caido
en tierra, cuando se ve en confrontacion con la espiritualidad de abajo. Yace en tierra solo e
impotente. En esa situacion cae en la cuenta de que es Cristo mismo el que est& actuando sobre él
y trasformandolo. Su posterior doctrina sobre la justificaciobn como obra exclusiva de la fe es un
testimonio de esta experiencia. Demuestra la incapacidad de llegar a Dios por la practica de las
virtudes y el entrenamiento de la ascética; sélo se llega por el sincero reconocimiento de la
propia impotencia. En esa impotencia llega a la experiencia de la gracia. Incluso después de su
conversion no es Pablo un hombre totalmente nuevo, completamente sanado y trasformado.
Padece una enfermedad que evidentemente le humilla y de la que dice: «Para que no me engria
por mis revelaciones, me han metido una espina en la carne, un emisario de Satands que me
abofetea» (2 Cor 12,7). Sin embargo, esta enfermedad no impide a Pablo anunciar el mensaje. El
peso del dolor que tiene que soportar es, segun la interpretacion mas comdn, una enfermedad que
le humilla en su persona y le debilita en su dinamismo (Schokel). O tal vez se trate de una
estructura neurdtica que no desaparecidé con la conversion y de la cual Dios se sirvio para
anunciar la doctrina de la liberacion y salvacion. Pablo, en efecto, se gloria en sus debilidades
porque sabe que le basta la gracia de Dios. La humillacién de su manifiesta y dolorosa
enfermedad sirve para abrirse a la gracia de Dios, lo Gnico de que se trata. El anuncia la
salvacion liberadora en Cristo como nadie lo ha hecho. Por eso no le libro6 Dios de esa
enfermedad limitandose a responderle: «Te basta rni gracia; ella demuestra mejor su fuerza en la
debilidad» (2 Cor 12, 9).

Cuanto mayor sea la debilidad humana méas queda de manifiesto la eficacia de la gracia.
Nuestros deseos consisten y tienden a hacernos fuertes en Dios, ser mas Utiles a los hombres,
crecer en perfeccion moral por el ejercicio de una vida segln el Espiritu. Sin embargo y por
extrafia paradoja, es en medio de la desorientacion de nuestras debilidades, en los momentos en
que Satands nos acosa y no sabemos qué determinacion tomar, cuando mas abiertos estamos a
Dios y a los influjos de su gracia. Por eso acepta Pablo sus debilidades y flaqueza. Porque
«cuando soy débil entonces soy fuertex». (2 Cor 12,10). Cuando es consciente de su debilidad se
siente mas libre de orgullo y de pensar poder llegar a Dios por sus propias fuerzas. Entonces se
pone en manos de Dios, seguro de ser sostenido y dirigido por su gracia.

Si consideramos la manera de hablar y proceder de Jesus, descubrimos siempre una
espiritualidad desde abajo. Jesus se dirige intencionadamente a los pecadores y publicanos
porque los encuentra abiertos al amor de Dios. Por el contrario, los que se tienen por justos,
reducen frecuentemente sus intentos de perfeccion a un monorritmico girar en torno a si mismos.
Vemos a un Jesus tierno y misericordioso con los débiles y pecadores pero aceradamente duro en
su critica contra los fariseos. Estos, efectivamente, encarnan tipicamente la espiritualidad desde
arriba. Tienen indudablemente aspectos buenos y quieren agradar a Dios en todo lo que hacen.
Pero no caen en la cuenta de que en su intento por observar todos los preceptos se estan
buscando en realidad a si mismos y no a Dios. Son voluntaristas, creen poder hacerlo todo y
solos. Les importa mucho menos encontrarse con el amor de Dios que con el cumplimiento
literal de la ley. Quieren hacerlo todo por Dios pero piensan que no necesitan de Dios. Lo Unico
verdaderamente importante es el cumplimiento de los ideales y normas que se han prefijado. De
tanto mirar a la letra de los preceptos se olvidan de la voluntad de Dios que en ellos se contiene.
Dos veces se lo echa en cara Jesus en el evangelio de san Mateo: «Misericordia quiero y no
sacrificios» (9,13). Luego; en la parabola del fariseo y publicano, ensefia Jesus que no quiere una
espiritualidad de arriba sino de abajo porque ésta es la que abre los corazones de los hombres a



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 7

Dios. El corazon contrito y roto es un corazon abierto. El publicano reconoce sus pecados, es
perfectamente consciente de que no puede poner en orden todo el desorden causado. Por eso se
golpea contrito el pecho mientras, en su perplejidad, se acoge a la misericordia de Dios. El
comportamiento de un pecador asi es lo que le justifica ante Dios (Lc 18, 9-14).

La espiritualidad desde abajo se pone de manifiesto principalmente en las pardbolas de
Jesus. Una vez habla Jesus, por ejemplo, de un tesoro escondido en un campo. Ese tesoro es
nuestro propio yo, la imagen que Dios mismo se ha formado de nosotros y puede ser encontrada
en el campo, bajo la suciedad de la tierra (Mt 13, 44 ss). Hay que cavar hondo y mancharse las
manos si se quiere descubrir el tesoro bajo la tierra del corazon.

Otro aspecto de la espiritualidad de abajo se descubre en la parébola de la perla preciosa.
La perla es signo de la presencia de Cristo en nosotros. La perla se forma en las llagas del
molusco. Imposible descubrir el tesoro sin poner los dedos en nuestras heridas. Pero la herida es
mucho mas que el punto de contacto con algo nuestro. La herida, limite de nuestras posibilidades
y momento final en que ya no queda mas remedio que rendirse, es el punto y momento en que
puede nacer una nueva relacion con Cristo y sentir nuestra total dependencia de él. En ese
momento surge la nostalgia del Salvador, se da la posibilidad de acercarnos al que puede tocar y
curar nuestras heridas. Cristo es la verdadera realidad, dracma perdida en el desorden interior de
nuestra propia casa donde debemos poner los muebles patas arriba para buscar hasta encontrarla
(Lc 15, 8ss). De nada sirve haberse instalado bien en el propio yo. Dios mismo provoca una
crisis que revuelve todo nuestro interior para hacernos buscar la dracma perdida por falta de
atencion.

Jesus justifica la espiritualidad de abajo también con la pardbola de la cizafia entre el trigo
(Mt 13, 24-30). La espiritualidad desde arriba se afana por-alcanzar los ideales distinguiendo
bien y separando la cizafia que crece entre el trigo en el campo del corazén humano. El ideal es
aqui el hombre puro y santo, sin defectos ni debilidades. Esto mismo se puede aplicar a la
Iglesia. Pero este punto de vista lleva directamente a un rigorismo tal que excluiria de la Iglesia a
todos los débiles y pecadores. Probablemente escribié Mateo esta parabola contra los rigoristas
de su comunidad, pero se la puede leer con aplicacion espiritual a las sombras e imperfecciones
en el campo espiritual del corazén. En ella se prohibe el rigorismo violento y dréstico de uno
consigo mismo. Jesus compara nuestra vida con un campo en el que Dios ha sembrado buena
semilla de trigo. Llega de noche astutamente el enemigo y siembra cizafia. Los criados que
preguntan si deben arrancar inmediatamente la cizafia son los idealistas rigurosos que desearian
arrancar pronto y de raiz toda clase de imperfecciones. Pero el duefio responde: «No, no sea que
al arrancar la cizafia arranquéis también el trigo. Dejad que crezca todo junto hasta el tiempo de
la siega» (Mt 12, 28). La cizafia tiene raices y estan tan entrecruzadas con las del trigo que no se
podrian erradicar unas sin arrancar al mismo tiempo las otras.

El que aspira a ser impecable arranca con sus pasiones todo su dinamismo, se vacia
simultaneamente de su debilidad y de su fuerza. EI que aspira a una correccion impecable y a
cualquier precio no vera crecer en el campo de su corazén mas que raquitico trigo. Muchos
idealistas viven tan concentrados sobre la cizafia espiritual de sus faltas y sobre la manera y
métodos de erradicarla que viven de hecho una vida incompleta. A fuerza de buscar perfeccién
se vacian de dinamismo, de vitalidad, de cordialidad. La cizafia puede ser nuestras propias
sombras, todo lo negativo con lo que hemos eliminado lo que nos resultaba incomodo y no
rimaba con nuestros ideales prefijados. Asi de sencillo.

La cizafa se sembrd «durante la noche», es decir, en la oscuridad del inconsciente.
Podemos estar en vela todo el dia prevenidos contra lo negativo y defectuoso y venir el enemigo
a hacer su siembra de cizafia en la noche. Si logramos reconciliarnos, con la cizafia podra crecer
el buen trigo en el campo de nuestra vida. Al tiempo de la siega, con la muerte, vendra Dios a



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 8

hacer la separacion para arrojar la cizafia al fuego. A nosotros no nos estd permitido quemarla
antes de tiempo porque anulariamos también una parte de nuestra vida.

En varios pasajes y con diversas comparaciones ensefia Jesus que él ha preferido lo débil y
pobre. A los ricos y poderosos les va bien en la vida y pueden permitirselo todo, pero seran
excluidos del festin de bodas en el reino de los cielos. En cambio recibiran invitacion los pobres,
cojos, lisiados y ciegos (Lc 14, 12 ss). El rico Epulén, el yo todopoderoso, que dispone de todo
lo que quiere, es victima de su hybris, de su inmoderacién y caprichos, de una desmesurada
autoestima que le lleva al infierno. El pobre Lazaro representa todo lo despreciado, herido,
enfermizo, hambriento y sediento que hay en la persona. Lazaro va al cielo. Dios acepta lo
perdido y marginado. Igual podriamos decir respecto a la parabola de la oveja y- el hijo perdido.
Porque cuando el hombre se encuentra sin nada, es cuando mas necesidad siente de abrirse para
llenarse de los dones de la gracia divina.

Jesus llama bienaventurados a los pobres, a los hambrientos y sedientos de justicia, a los
que lloran, a los que no pueden pensar en construir sobre si mismos y sobre lo que tienen y, en
consecuencia, se ponen confiadamente en manos de Dios. Estos reciben el reino como herencia,
tienen un especial sexto sentido para las cosas del reino de Dios.

Ya la encarnacion del Hijo de Dios es un ejemplo de espiritualidad desde abajo. Jesus
escoge para nacer un establo y no un palacio, en Belén y no en la capital del imperio. Es decir,
quiere nacer en el corazén de los pobres y en la pobreza del corazon. C. G. Jung no se cansa de
repetir que no somos mas que el establo en el que Dios nace. Espiritualmente estamos tan sucios
como un establo. Nada tenemos presentable al Sefior pero él quiere habitar precisamente en
nuestra pobreza.

Este mismo motivo se encuentra en el bautismo de Jesus. El cielo se abre sobre él mientras
se encuentra metido en la corriente del Jordan. El agua est4 contaminada con los pecados de los
hombres bautizados por Juan. Mientras esta Jesus en medio de las culpas de los hombres se abre
el cielo sobre él y se deja oir la voz del Padre: «TU eres mi Hijo querido, en ti hallo mis
complacencias» (Mc 1, 11).

Esto mismo sucedera en nosotros. Solo cuando estemos dispuestos como Jesls a
introducirnos en las aguas del Jordan y a hacer pie en medio de nuestras faltas, podra abrirse el
cielo y podra pronunciar Dios sobre nosotros la palabra de su absoluta presencia habilitadora: td
eres mi hijo querido, mi hija querida; en ti tengo mis complacencias.

Después de morir en cruz, desciende Jesus al reino de la muerte. La Iglesia primitiva vio en
este descenso de Jesus a las regiones inferiores una especie de prototipo de la redencién. La
Iglesia celebra el sdbado santo este descenso a las regiones inferiores de la tierra. El infierno es
el lugar al que ha ido a parar la persona aislada de toda comunicacion, solitaria sin poder hacer
nada. Y sin embargo, alli tiene lugar la conversion. Jesis toma a esa gente de la mano y emerge
nuevamente a la vida. Desde los tiempos de Origenes, el descenso al mundo inferior es una
imagen del descenso de Cristo a las sombrias profundidades del alma. Macario el Grande
escribe: «El abismo esta en tu corazon, el infierno es tu alma». EI descenso de Cristo al reino de
las profundidades del alma es para los Padres de la Iglesia un evento salvifico. Con él quedan
iluminadas las sombrias regiones del alma y todo lo desplazado queda tocado por Cristo y es
devuelto a la vida. Descenso y ascenso son imagenes que se encuentran en todas las religiones y
en todas describen la trasformacion operada en el hombre por obra de Dios.

Sirviéndose de estas dos palabras, «descenso» y «ascenso», puede Juan describir bien en su
evangelio el misterio de la salvacion en Cristo: «Nadie ha ascendido al cielo excepto aquel que
ha descendido del cielo, el Hijo del hombre» (3, 13). Si queremos ascender al Padre con Cristo,
debemos descender primero con él a la tierra, a lo terrenal, a nuestra propia terrenalidad. Asi lo



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 9

entiende también la carta a los efesios citada en este sentido por la liturgia en la fiesta de la
Ascension:

‘4]

Ese "subid™" supone necesariamente que habia bajado antes a lo profundo de la tierra; y
fue el mismo que bajé quien subi6 por encima de los cielos para llenar el universo (4, 9).

La clasica expresion de esta espiritualidad desde abajo es el antiquisimo himno citado por
Pablo en la carta a los filipenses:

El, a pesar de su condicion divina, no se aferr6 a su categoria de Dios; al contrario, se
despoj6 de su rango y tomoO la condicion de esclavo, haciéndose uno de tantos. Asi,
presentandose como simple hombre; se abajo, obediente hasta la muerte y muerte de cruz. Por
eso Dios lo encumbro sobre todo (2, 6-9).

En el descenso a nuestra condicion humana y en el ascenso por encima de todos los cielos,
vieron los primeros cristianos la esencia de la redencion. Con expresiones de nuevos simbolos
glorificaban la bajada de Dios a los hombres, su humillacién en forma de esclavo. Y veian en
ello la expresion del amor divino de manera irrepresentable en la imaginacion humana en
tiempos anteriores a Cristo. El descenso de Cristo, su kénosis o0 anonadamiento, alteré en nuestra
mente todos los conceptos anteriores sobre Dios y sobre el hombre. Al mismo tiempo quedd
fijado como prototipo ejemplar de nuestra vida. Pablo nos exhorta a llevar una vida tal como
ejemplarmente se nos presenta en el descenso de Cristo. «Entre vosotros tened la misma actitud
del Mesias Jesus» (Fil 2, 5).

Tradicion monastica

El camino hacia Dios de los antiguos monjes | pasaba por la propia realidad. Encontrar a
Dios suponia haberse encontrado previamente a si mismos. Antes de aprender el monje a orar sin
dividirse y a identificarse con Dios en la contemplacion, necesita familiarizarse con sus propios
sentimientos. Tiene que bajar primero a su propia realidad para subir después a Dios. Asi lo
expresa un viejo aforismo del abad Pimen.

Vino una vez un famoso ermitafio a visitar al viejo abad Pimen, uno de los maés
renombrados padres del desierto en el siglo cuarto. Un monje se encargo de presentarle al abad
diciendo:

- Es un hombre extraordinario, estimado y querido en todo este contorno. Yo le hablé una
vez de ti y ahora ha venido personalmente a verte.

El anciano le recibi6 muy amable, se saludaron, se sentaron y el visitante inicié la
conversacion disertando sobre la Escritura, sobre temas espirituales y celestiales. El abad
volvié bruscamente a otra parte la cabeza sin responder palabra. Cuando el anacoreta se
percatd de que el anciano no le hacia caso se levanto y se fue decepcionado vy triste. Luego dijo
al monje que le habia presentado:

- He hecho un largo viaje inatil. Vine a ver al ermitafio y, ya ves, no se ha dignado
hablarme. Entonces volvié el monje intermediario al abad Pimen y le dijo: Padre, ese hombre
extraordinario y con enorme prestigio en toda esta comarca ha venido Unica y expresamente
para verte. ¢ Por qué no le has querido hablar?

El respondio:

- Ese hombre vive sobre las nubes y habla de las nubes, yo en cambio vivo en la tierra y
hablo de cosas de la tierra. Si hubiera hablado de las aspiraciones del alma le hubiera
respondido con mucho gusto. Pero si habla de cosas intelectuales no lo entiendo.



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 10

El monje salio y dijo al ermitafio:

- Al padre no le gusta discutir sobre la Escritura, pero si alguien viene a hablar con él de
las aspiraciones del alma responde y habla gustosamente cuanto sea necesario.

El otro reflexiond, volvidé y comenzé preguntando: ¢Qué tengo que hacer cuando siento
gue me empiezan a dominar las pasiones?

El le escucho con atencion y dijo:
- Ahora si que empiezas bien. Abre la boca sobre estos temas y yo te la llenaré de bienes.

El huésped aprendié mucho en aquella conversacion y dijo: si, ciertamente éste es el
camino.

Y regreso a su tierra dando gracias a Dios por el honor de haber tenido una entrevista con
un santo.

Sélo en didlogo abierto consigo y con las aspiraciones del corazon se llega a Dios en cuyo
espiritu se unifica todo. Un sincero didlogo sobre la propia realidad desemboca en Dios como
experiencia inmediata. Las aspiraciones del alma ponen en contacto con Dios porque ponen
primero en contacto con la realidad de uno mismo. Pimen es representante de una espiritualidad
desde abajo. Parte de las aspiraciones, sentimientos y necesidades deben ser analizados
previamente si se quiere llegar a la verdad de Dios. De no hacerlo asi lo que se encuentra no es
Dios sino una subjetiva proyeccion de Dios. La via espiritual de la contemplacion y union con
Dios pasa por el andlisis de nuestros pensamientos y deseos.

La conciencia de los pecados propios es un método para deducir la propia incapacidad de
mejorarse a si mismo. Las lagrimas por los pecados eran para los antiguos monjes expresion de
una profunda experiencia de Dios. En este sentido escribe Isaac, el Sirio:

El que es capaz de reconocer sus pecados es mas grande que el que por su oracién resucita
a un muerto; el que durante una hora es capaz de lamentarse y llorar los errores de su vida es mas
grande que el que imparte sabias lecciones sobre el universo; el que reconoce sus debilidades es
mayor que el que tiene visiones de angeles; el que sigue a Jesus en soledad y compuncion es mas
admirable que el que provoca incendios de entusiasmo con su palabra en las iglesias'

El starez Silvano del monte Athos, donde vivié con fama de santo segln la tradicion del
monacato antiguo y donde muri6é en 1938, cuenta que una noche, mientras luchaba en vano
contra los demonios, oraba asi a Dios:

Los orgullosos sufren constante acoso de los demonios. Sefior, tU eres misericordioso;
dime qué debo hacer para conseguir la humildad del alma. Y el Sefior respondid: piensa
constantemente en el infierno sin desesperar.

Con esta respuesta quedé Silvano purificado en el espiritu y con el alma en paz. ;Pero qué
puede significar este pensar constantemente en el infierno sin desesperar? El infierno es la
absoluta separacion de Dios, significa desgarramiento interior, endurecimiento, vacio. Ese
infierno existe en nuestro interior. Si no nos evadimos de él con el pensamiento, si no borramos
del pensamiento la imagen de este abismo del alma y lo hacemos sin desesperar, podemos
comprender que solamente Dios puede librarnos de ese infierno, que la conversion tiene lugar en
las profundidades interiores y que la salvacion de Cristo nos llega en los momentos que nos
parece de mayor necesidad y abandono. Olivier Clément vivio en su propio cuerpo la experiencia
de Silvano. Vio claro que la salvacion de Cristo llega hasta el infierno, tal como lo celebra la
liturgia pascual: «A partir de hoy todo se llena de luz, el cielo, la tierra y el mismo infierno».
Tener conciencia de haber sido salvados del infierno, saber que la Unica eleccidn posible consiste
en identificarse con el mal ladron o con el bueno, pero siempre ladron, significa la entrada en una



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 11

atmosfera de profunda humildad y de constante proceso de conversion, liberacion de las cadenas
que nos tienen cautivos en el mundo y abandono definitivo del culto al propio yo.

El abad Antonio habla inequivocamente de la espiritualidad desde abajo: Si alguna vez
observas que un monje joven intenta subir al cielo poniendo él mismo la escalera, agarrale fuerte
de los pies y tirale abajo porque lo que intenta es una cosa indtil. Son los jovenes los que mas
peligro tienen de entusiasmarse con elevados ideales y de dedicar tiempos interminables a la
oracién para adquirir rapido el estado y condicién de hombres de espiritu. Contra esas ansias de
volar protesta Antonio: Es precisamente el joven el que mas necesita ponerse primero en
contacto consigo y con su realidad para llegar a Dios tomando la propia realidad como punto de
partida. Si no lo hace asi serd un objeto volador sobre las nubes, como Icaro en la fabula, y caera
precipitadamente porque sus alas son de cera. ES necesario pisar tierra firme para dar el salto a
Dios.

John Wellwood, americano maestro de meditacion, habla del bypassing espiritual, es decir,
de atajos en los recorridos del espiritu. Con este neologismo describe el intento de aplicar
técnicas espirituales para eliminar o superar rapidamente las exigencias elementales de la
naturaleza humana, sus sentimientos o naturales procesos de desarrollo. La espiritualidad desde
abajo exige ante todo situarse en el propio camino espiritual partiendo siempre de la propia
realidad, incluyendo necesariamente en ella la vitalidad y la sexualidad. Lo contrario significaria
saltar por encima de lo negativo en el sujeto, utilizando el bypassing espiritual para llegar mas
rdpidamente a Dios. Pero lo que se encuentra entonces no es el verdadero Dios sino una
proyeccion de Dios.

Se atribuye a Isaac de Ninive este consejo:

Esfuérzate por penetrar en la sala de los tesoros de tu interior y te encontrards en los
salones del cielo. Aquélla y éstos son una misma cosa. Una sola entrada permite ver la una y los
otros. La escala del cielo esta oculta en el interior de tu alma. Salta desde el pecado para bucear
en lo méas profundo de tu alma y encontraras una escalera para ascender. El camino hacia Dios es
aqui bajada a la propia realidad. El salto para bucear en las profundidades se da desde el
trampolin del pecado. Es €l precisamente el que me puede lanzar al abandono de los ideales del
espiritu forjados por mi mismo y lanzarme a las profundidades del alma. Alli estan juntos mi
corazén y Dios. Alli esta también la escalera para ascender a él.

La espiritualidad desde abajo se detecta también en unas palabras del abad Doroteo de
Gaza: «Tu caida, dice el profeta, (Jer 2, 19) se convertira en tu educador». Exactamente la caida,
la falta, el pecado, puede convertirse en pedagogo que ensefia el camino hacia Dios. Doroteo
cree que todas las dificultades con que tropezamos e incluso las mismas faltas y fracasos estan
siempre llenos de sentido. Dios sabia que todo eso podia ser positivo para mi alma. Por eso
sucedié asi. Nada de lo que Dios permite carece de sentido. Al contrario, todo tiene
necesariamente un sentido y esta ordenado a un fin. Por lo tanto, no hay razon alguna para
dejarse deprimir y hundirse ante los graves errores cometidos porque todo sucede bajo la mirada
providente de Dios como elemento cooperante de sus santos proyectos. Todos los dichos de los
antiguos monjes sobre la humildad prueban igualmente que su espiritualidad era una
espiritualidad de abajo: la espiritualidad que sefiala el camino hacia Dios partiendo de la realidad
de si mismo e incluyendo en esa realidad las faltas y fracasos.

La regla de san Benito

San Benito describe la espiritualidad desde abajo en el capitulo méas extenso de su regla. Es
el capitulo siete en que trata de la humildad. Probablemente el ndmero siete no es aqui



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 12

puramente fortuito. Este numero significa simbdlicamente la trasformacion del hombre por Dios.
Asi, por ejemplo, hay siete sacramentos y siete son los dones del Espiritu Santo: todos penetran
en el hombre y lo trasforman.

Muchas fricciones tuvieron los monjes al encontrarse frente a este capitulo porque la
palabra humildad tiene connotaciones negativas en nuestros oidos. En la tradicion biblica lo
mismo que en los santos padres, no se entiende nunca la humildad en sentido de virtud moral o
social, sino como actitud religiosa. El capitulo sobre la humildad no describe, por tanto, el
camino de las virtudes del monje sino sencillamente el camino espiritual, interior, el camino de
la madurez humana, de la contemplacion y de una creciente experiencia de Dios. Este camino de
la humildad sube hasta Dios bajando hasta la terrenalidad y humanidad del hombre. Subida por
la bajada, subir bajando, tal es la paradoja de la espiritualidad de abajo en la concepcién
benedictina. El pensamiento de Benito sobre la humildad se mueve dentro de la tradicion de los
Padres y del monacato primitivo. Basilio sintetiza el objetivo de la humildad en esta expresion
lapidaria: condcete a ti mismo. Para Origenes la humildad es la virtud por antonomasia, ella
incluye en si las demas virtudes y es en si misma un don inapreciable hecho por Cristo a la
humanidad y, por tanto, es también la auténtica fuente de energia de todos los cristianos. Solo
ella puede capacitar para la auténtica contemplacién. Segin Gregorio de Nisa el hombre s6lo
puede imitar a Dios en su humildad. Por lo tanto, es la humildad el Gnico camino para asemejarse
a Dios. Juan Crisdstomo contempla la humildad y la dignidad humana unidas y previene contra
el peligro de una humildad mal entendida.

Agustin es el que ha desarrollado con mas precision la doctrina de la humildad. Segun él,
la humildad es valoracion de la propia medida y conocimiento de uno mismo. En la humildad
conoce la persona sus medidas, sus limitaciones inherentes a su esencia de criatura y no de Dios:
«Dios se hizo hombre. T4, hombre, reconoce que lo eres. Tu humildad consiste en aceptar lo que
eres.» Pero nuestra humildad es también deseo de imitacion de la humildad de Cristo, de su
anonadamiento en su muerte que se convierte en vida nuestra. La humillacion de Cristo.(su
humildad) es en primer lugar «accién salvifica de Dios». Por lo tanto, la humildad no es en
primer lugar una virtud moral sino una actitud religiosa que une al hombre con Cristo. Agustin
llega incluso a decir que el pecado con humildad es mejor que la virtud sin humildad. La
humildad abre a Dios y es precisamente el pecado lo que puede obligarme a capitular. Yo no
puedo dar garantias de nada sobre mi. No puedo dar garantias de no pecar mas. Sé que dependo
en todo de Dios. La virtud puede llevarnos a la falsa conviccién de pensar que podemos llegar a
Dios por el propio esfuerzo. El que quiere hacer solo el camino de la virtud para ir a Dios se dara
de cabeza contra la pared. No sera capaz de dar con la puerta de acceso porque esa puerta es la
humildad o confesion de la incapacidad de llegar por propio esfuerzo a ser devoto y santo.

El filésofo 0. F Bolinow confirma la interpretacion benedictina de la humildad como
comportamiento religioso:

La humildad no hace relacion en absoluto a una persona ante la que otra se siente inferior o
superior; se refiere exclusivamente a la relacion de distinta naturaleza entre la persona y la
divinidad ante la cual ésta reconoce su insuficiencia inevitable.

La humildad se fundamenta en la conciencia de la limitacion humana, no solo en el sentido
de la limitacién de todas sus energias sino mas profundamente adn en el sentido de su total
nulidad.

La humildad, por lo tanto, brota de una experiencia de Dios, es inalcanzable por métodos
humanos, viene como consecuencia de la experiencia de Dios en cuanto misterio infinito
comparado con la experiencia que uno tiene de si mismo como criatura limitada, creacion
humana del creador divino. En el capitulo sobre la humildad, por tanto, se hace una descripcion
de una experiencia creciente de Dios y de un conocimiento de si mismo cada vez mas claro.
Benito sefiala la manera como puede el monje acercarse progresivamente a Dios y por el



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 13

amoroso Yy curativo acercamiento a. Dios trasformarse a si mismo mas y mas. La humildad no es
para Benito una virtud alcanzable por el hombre sino una progresiva experiencia, es condicion
para la experiencia de Dios, es la experiencia de si mismo dentro de la experiencia de Dios.
Cuanto mas me acerco a Dios tanto mas dura descubro mi propia verdad; cuanto méas conozco mi
verdad en el fracaso tanto mas me abro a la verdad de Dios. Bernardo de Claraval define la
humildad como el més auténtico conocimiento que de si mismo pueda tenerse (PL, 182, 942).
Ese conocimiento nos llega en el encuentro con el verdadero Dios.

Para Benito la humildad es imitacion de «Cristo que se vacié de si mismo y se hizo
semejante a los hombres» (Fil 2, 6). En la humildad profundizamos en el pensamiento de Cristo.

«El no se aferr6 a si y a su divinidad, al contrario se humillé y se hizo obediente hasta la
muerte». La humildad es para los Padres de la Iglesia también una condicion previa para la
contemplacion, para entrar en el camino espiritual. Benito ve en la practica de la humildad una
via para llegar al amor perfecto y a la union con Dios en la contemplacion. Este amor perfecto
(caritas) va marcado por el amor a Cristo (amore Christi-el apasionado amor a Cristo, la intima y
personal relacion con él) y por el gustd de las virtudes (delectatione virtutum), sin que deba
entenderse la virtud en sentido moral sino como una fuerza dada por Dios al hombre. La
humildad lleva por tanto al hombre a sentir gusto en su vitalidad, en su dinamismo, en su vida
modelada segun el espiritu divino. El término del camino de la humildad no es la humillacion del
hombre sino su exaltacion, su trasformacion por el espiritu de Dios que le impregna, y el gusto
de la nueva calidad de su vida.

Nunca cita Benito tantos textos de la Escritura como en el capitulo sobre la humildad. Con
ello estd aconsejando a los monjes que asimilen con humildad las actitudes fundamentales
expresadas en la Biblia y contrasten en ella todo cuanto Dios ha revelado como camino hacia la
vida. Comienza el capitulo sobre la humildad con estas palabras: «Hermanas, la Sagrada
Escritura nos grita: El que se ensalza sera humillado, y el que se humilla sera enaltecido (Lc 12,
14)». Trata por tanto Benito en este capitulo del cumplimiento de la palabra de Jesus y de la
asimilacion creciente de su espiritu. No debemos entender la expresion «humillarse a si mismo»
en sentido moralizante como si tuviéramos que empequefiecernos y pensar bajamente de
nosotros. La interpretacion correcta tiene sentido psicoldgico, es decir, el que se identifica con
ideales elevados o se eleva juntamente con ellos tendra que verse confrontado inevitablemente
con su propia pequefiez, se vera obligado a situarse ante la realidad de sus limitaciones, a su
terrenalidad, a su humus. Se verd humillado, se caera de bruces por elevarse demasiado. Los
suefios con caidas nos hacer ver muchas veces hasta qué altura nos habiamos elevado. Un suefio
en el que caigo y caigo me esta exigiendo un descenso, una reconciliacion con mi condicion
humana. El que se abaja, dice Jesus, sera enaltecido. EI que desciende hasta su propia realidad, al
abismo de su inconsciente, a la oscuridad de sus sombras, hasta tocar la impotencia de sus
propios esfuerzos, el que llega a ponerse en contacto con su humanidad y terrenalidad, se elevara
y llegara hasta el verdadero Dios. La ascensién a Dios es el objetivo de toda espiritualidad y
método espiritual. Desde los tiempos de Platon se expresa la primigenia aspiracion de los
humanos en conceptos y simbolos de ascension a Dios. Lo paradéjico de la espiritualidad de
abajo, tal como la describe Benito en su capitulo sobre la humildad, consiste en que, por el
descenso a nuestra realidad humana, ascendemos hasta Dios.

El fariseo que pone toda la confianza en si y en sus logros morales es humillado por Dios,
no ha comprendido nada. El fariseo instrumentaliza a Dios para acrecentar el sentimiento de
complacencia en la contemplacion de su propia imagen. En lugar de servir a Dios da culto a los
idolos. Necesita confrontarse primero con su propia indigencia antes de capitular ante Dios.

El publicano pone toda su confianza en Dios porque se conoce en humildad, se confia a la
misericordia divina y queda ensalzado y justificado. Sabe bien que él ni puede mejorarse ni



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 14

garantizar nada. Deposita toda su confianza en Dios, Unico capaz de infundirle &nimo y hacerle
justo.

Benito compara el camino de los doce grados de humildad con la escala que vio Jacob en
suefios. Por la escala de Jacob subian y bajaban los &ngeles y en ella vieron los Padres de la
Iglesia un simbolo de la contemplacion en la que el cielo sé nos abre. Para Agustin, Jesucristo es
scala nostra, nuestra escalera. Cristo bajo hasta nosotros para que nosotros subamos por él como
por una escalera. Los dos largueros significan para los Padres los dos Testamentos o el doble
precepto del amor a Dios y al prdjimo. Para Benito significan el cuerpo y el alma. Con ellos ha
formado Dios una escalera para subir hasta él bajando primero a lo mas profundo de nuestra
humildad. Segin Benito, el camino hacia Dios pasa por la tension de alma y cuerpo. No es
espiritualidad pura. Es un camino en el que se toma tan en serio el cuerpo como el alma y en el
ascenso por él a Dios no es licito saltar por encima de nada, hay que subir peldafio tras peldafio.

Jacob ve la escala por la que subian y bajaban los angeles de Dios mientras dormia, es
decir, en suefios (Gn 28, 10ss). El suefio abre su mirada a la realidad de Dios presente en medio
de la vida. Jacob va de huida, se encuentra en situacion de depresion profunda, de fracaso, en la
que todos sus planes han quedado rotos. En esa situacion sé le da Dios a conocer. En el suefio le
dice que el lugar que pisa es santo y le garantiza su asistencia y acompafiamiento a lo largo de
todos sus caminos hasta que se hayan cumplido todas sus promesas. El suefio le sefiala la meta
de un camino que tiene que pasar primero por la decepcion en casa de Laban. Tiene sentido
compensatorio. Mirando hacia fuera, todo es desesperacion. Pero en el suefio trasforma Dios la
situacion y hace comprender a Jacob que el momento en que se encuentra agotado, al borde de
sus fuerzas y posibilidades, es el momento de la intervencion de Dios para hacerse él mismo
cargo del asunto. Jacob, en lugar de huir delante de Dios, se vuelve directamente hacia él. La
piedra, en su camino por el desierto, en la que podria tropezar se convierte en lapida de recuerdo
de la fidelidad y misericordia de Dios.

Si leemos la descripcion de los doce grados de humildad de Benito a través del prisma de
la escala de Jacob nos encontramos como en un callejéon sin salida en el cual Dios se da
necesariamente a conocer, 0 como en un embudo que nos abre por su salida necesariamente a
Dios, 0 como ante piedras peligrosas del camino que se trasforman en piedras santas para formar
un altar, signo de la presencia del Sefior. Los doce grados de humildad son grados de
contemplacion, de maduracion interior, de ascenso a Dios. EI numero doce es numero de
plenitud. Significa la llegada a la perfeccion individual lo mismo que podria significarla el
namero diez. Pero ademéas es numero de comunidad. Doce fueron las tribus de lIsrael y los
apostoles. Por los doce grados de la humildad llega el monje a su perfeccion dentro de la
comunidad de sus hermanos. En esa comunidad se hace visible el reino de Dios.

El andlisis de los doce grados de humildad necesitaria un estudio amplio dedicado a cada
uno como trabajo especial. Ahora nos basta simplemente constatar que la espiritualidad de
Bernito es una espiritualidad desde abajo, que eleva a Dios descendiendo a las profundidades del
hombre. Los doce graciosos peldafios describen la progresiva trasformacion de todo el hombre:

- la trasformacion de su voluntad (peldafios 1-4);
- de sus pensamientos y afectos (5-8);
- del cuerpo (9-12).

- EI hombre entero y en su totalidad debe pasar por el embudo para abrirse a Dios. Todos
los afectos, aspiraciones, energias y representaciones de la imaginacion deben ofrecerse a Dios
para que las trasforme. Trasformacion quiere decir apertura de nuestros pensamientos y deseos
ante Dios al que manifiestan siempre en sus Gltimas consecuencias. ElI medio curativo de
nuestros pensamientos y deseos es la presencia de Dios. Todo cuanto pensamos o0 sentimos
sucede en su presencia y €l mira complaciente las raices, de donde brota. Ante Dios y en Dios



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 15

reconocemos que, en definitiva, es €l en quien pensamos y a quien deseamos porque él es el
Unico capaz de colmar nuestras aspiraciones méas profundas.

En el primer grado de humildad nos remite Benito a nuestras relaciones con Dios. Los
psicélogos diagnostican la carencia de relaciones como la enfermedad central de nuestro tiempo.
La curacién y la trasformacion se dan solamente cuando relacionamos todo lo que nos pasa con
Dios lleno de amor, que con su mirada amorosa nos encamina a la verdad. La trasformacion de la
voluntad, de la que se habla en el segundo grado, no significa quebrantamiento de esa voluntad.
Nuestra voluntad propia, nuestra terquedad se relaciona tal vez con nuestra estructura
fundamental desarrollada desde nifios como reaccion a las primeras heridas. Esta estructura
fundamental se convierte en recurso de supervivencia, es necesaria para sobrevivir. Pero
reacciona negativamente ante otros impulsos vitales. Trasformacion de la voluntad significa
liberacion de esta estrecha estructura fundamental para permitir el desarrollo de otros impulsos
vitales.

En el pensamiento de Benito la trasformacion de la voluntad se orienta a su purificacion
por el fuego, como la de Cristo, para crecer cada vez mas en la identificacion con él hasta el
perfecto cumplimiento de los ideales de perfeccion expresados en el sermoén de la montafia (4.°
grado). La trasformacion de los afectos tiene lugar cuando se trata con el director espiritual de
los pensamientos y afectos que nos mueven. En esa comunicacion se ilumina nuestro pensar y
sentir. La transformacion de los afectos no es represion ni evasion sino comunicacion y analisis
con un hermano experimentado. Si yo los comunico ya no me apartan de Dios. Lo Unico que
hacen es descubrir las mas profundas aspiraciones de mi corazon (5 ° grado).

Otro método de trasformacion pasa por la confrontacion con la propia realidad. No puedo
disimular mis debilidades e impotencias pero si debo reconciliarme con mis apatias y vacios
presentandoselos a Dios en oracion con el salmista: «Yo era un necio e ignorante, yo era un
animal ante ti» (73, 23). Debo tener valor de mirar de frente a mi realidad renunciando a hacerme
el interesante, a tenerme por un pequefio prodigio y a la inclinacion de ocupar siempre el centro
de las atenciones. No puedo negarme a mi mismo negando mi realidad. Por eso no pretende
Benito en los grados 6° y 8° llegar a un buen acuerdo con mi realidad interior sino a una
confrontacién con ella. En el grado 7° me reconcilio con mis fracasos y hago este interesante
descubrimiento: son los fallos vergonzantes y hasta las mismas faltas las que me ayudan a
abrirme a Dios y a entrar por el buen camino. Entonces puedo confesar: «Me estuvo bien sufrir,
asi aprendi tus mandamientos» (Sal 119, 71).

Los sintomas de la trasformacion del cuerpo se advierten, segun Benito, en los ademanes y
compostura. Por el lenguaje del cuerpo se puede expresar si estamos abiertos a Dios o replegados
sobre nosotros, si nos fiamos de nosotros 0 nos ponemos en sus manos; si nos hacemos
permeables o permanecemos blindados a Dios y sélo aferrados a nosotros. La trasformacion del
cuerpo se relaciona mucho con nuestra manera de hablar, hasta con la propia voz (10° grado). La
voz delata si la relacién con Dios va bien, si le somos permeables o si sélo pretendemos que se
nos oiga. Se incluye también la risa (11° grado). Hay risas liberadoras y alegres, risas sinceras de
los que se sienten seguros. Hay también risas cinicas que acusan complejos de superioridad
cuando la realidad es tratada sin respeto y cuando ya no existe ni se considera nada sagrado. A
una actitud asi opone Benito el sentido de la presencia de Dios como medicina liberadora. La
atencion a la presencia de Dios se manifiesta en la compostura del cuerpo, en los gestos, en la
moderacion de los movimientos. La presencia de Dios deberia dejarse sentir hasta en el interior
del cuerpo (12° grado). Con la trasformacion del cuerpo y sus ademanes, de la voz y de la risa,
llega a su fin el camino de la trasformacion que obra la humildad. Con ello se demuestra que
todo el hombre, alma y cuerpo, esta impregnado del Espiritu de Dios y se ha hecho permeable a
su amor.



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 16

La meta de nuestro camino interior, tal como lo describe Benito en su capitulo sobre la
humildad, es la plenitud del amor que expulsa todo temor. El camino de la pureza de corazén y
de la plenitud del amor pasa por el descenso a las profundidades de la realidad en pensamientos y
afectos, de las pasiones y energias, del cuerpo y del inconsciente. La espiritualidad benedictina
arranca desde abajo, desde la verdad del hombre con sus aspiraciones, heridas y traumas, desde
las adversidades de cada dia y lleva en direccion ascensional a Dios, a la plenitud del amor. Con
amor perfecto ya no se vive en espiritu de temor, ya no hay peligro de ser manipulados desde
fuera ni por las expectativas de los hombres ni por las imposiciones del superyo. Se llega a vivir
en paz y armonia con lo méas auténtico de lo que por naturaleza somos. ElI amor perfecto purifica
el corazdn para que vea a Dios. Benito describe el amor perfecto con tres expresiones:

- Amor Christi, el amor de Cristo, y significa el amor a Cristo apasionado y tierno, la
relacion personal con él en la que el monje actualmente vive.

- Consuetudo ipsa bona, la buena costumbre. Quiere decir que la observancia de los
mandamientos ya no se considera como imposicion desde fuera sino como exigencia interior del
amor que hace crecer al monje identificado con la voluntad de Dios y desde esa disposicion
interior vive y cumple lo que Dios quiere de él, lo que mas se adapta a su verdadero ser.

- Dilectio virtutum, el amor a las virtudes. Describe el placer interior experimentado ante la
fortaleza que Dios comunica. La naturaleza trasformada es un reflejo de la imagen que Dios se
ha formado de nosotros y esa trasformacion es obra de la accién permanente del Espiritu. El
Espiritu Santo nos convierte en un escaparate del amor de Dios. El nos acompafia en el descenso
a las profundidades de nuestra humanidad, de nuestra terrenalidad, para trasformarla toda desde
sus cimientos y convertirla en 'exhibicion suya.

Aspectos psicoldgicos de la espiritualidad desde abajo

C. G. Jung nos recuerda constantemente que. el camino para una verdadera
«hominizacion» pasa por las regiones inferiores del mundo interior y llega al inconsciente. En
una ocasion llega a citar a Ef 4, 9: «Si subi0, supone necesariamente que habia bajado antes a lo
profundo de la tierra». Cree que la psicologia, contra la que tanto despotrican muchos cristianos,
tiene exactamente los mismos objetivos que el texto aludido. Se pinta la psicologia con colores
tan intensamente negros porque, en consenso total con la afirmacion del simbolo cristiano,
ensefia que nadie puede subir si no ha bajado antes (t. 18, Il, 733). Jung admite el hecho de que
Cristo fue ejecutado entre dos malhechores por ser un renovador. Nosotros no podemos asimilar
la novedad de su mensaje si no estamos dispuestos a ser contados alguna vez, como él, entre los
malhechores, si no nos reconciliamos con los malhechores existentes en nuestro interior. El
camino a Dios va, segun Jung, por el descenso a las oscuridades del sujeto, al inconsciente, al
reino de las sombras en el Hades. Desde alli puede emerger nuevamente el yo ampliamente
enriquecido, de la misma manera que Rosamaria en la fabula de La sefiora Holle. Rosamaria se
cae a un pozo y al bucear en el fondo encuentra alli unos tesoros que recoge y sube a la
superficie. Para Jung se trata de una ley de vida: no podemos encontrarnos con nuestro yo y con
Dios si no tenemos la osadia de bajar a la regién sombria de nuestras faltas y a las oscuridades
del inconsciente.

Jung habla de la ampulosidad de los orgullosos hinchados de elevados ideales e
identificados con modelos arquetipicos, por ejemplo con el modelo de un martir, de un profeta o
de un santo. La identificacion con ese modelo arquetipico hace ciegos a la propia realidad.
Humildad es para Jung el valor de mirar de frente a las propias sombras. El autoconocimiento
exige amargas practicas de humildad. Sin humildad se eliminan de la propia imagen los defectos



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 17

y aspectos sombrios, pero solo el reconocimiento de las debilidades propias puede proteger
contra los mecanismos exclusorios de los que nos servimos para disimular nuestras sombras. Se
necesita una gran dosis de humildad, segun Jung, en relacién con el inconsciente. El que
pretende desentenderse del inconsciente queda ridiculamente hinchado. El orgulloso identificado
con simbolos arquetipicos, tiene como unico medio de curacion que el modelo le caiga en las
narices, o sufrir un descalabro moral o sucumbir al pecado.

La humildad es para Jung condicion previa para desarrollar sentimientos de confianza y
aceptacion en los otros. El orgullo, por el contrario, acta como aislante, nos desconecta de la
comunicacion humana y del contacto con los hombres:

Parecen pecados contra la naturaleza tanto encubrir los defectos como vivir
exclusivamente en un complejo de inferioridad. Parece existir algo asi como una conciencia de
humanidad, un saberse humano, que sanciona en sus sentimientos al que no renuncia alguna vez
y en algun lugar al orgullo-virtud de la autoafirmacion y del autoafianzamiento del propio yoy
se niega a aceptar su condicién humana defectuosa. Sin esta confesion de humildad queda el
sujeto aislado, separado por un muro insuperable del sentimiento vivo de ser humano entre los
humanos (Jung, t. 16, 63).

S6lo me es posible vivir en comunidad con los demas humanos cuando estoy dispuesto a
asociarme a ellos aceptdndome como soy, con mis debilidades y limitaciones. Mientras persista
en el intento de encubrir mis puntos débiles, mis sombras, lo negativo, jamas podré establecer
con los otros méas que contactos superficiales. El corazdn quedara intacto. Por eso piensa Jung
que la humildad es una condicién previa e indispensable para las relaciones comunitarias
humanas. A uno que le solicita una entrevista inaplazable escribe:

Si usted se siente aislado se debe a que usted mismo se aisla. Tenga un poco de humildad y
sencillez y vera cdmo nunca tendra que lamentar su soledad. No hay cosa que mas nos aisle y
distancie de los demas que presentarnos ante ellos con ostentacion de poder y prestigio. Intente
usted inclinarse un poco, aprender un poco de sencillez y nunca estara solo. (Jung, Cartas I,
93).

Medard Boss, también psicologo suizo, es de esta misma opinion: el camino ascensional a
Dios se inicia con el descenso a las profundidades de uno mismo:

Mi experiencia personal, apoyada por la de otros psicoterapeutas, me demuestra que
nuestros pacientes con deseos de llegar a tener experiencias de Dios, necesitan primero
experiencias sensoriales, corporalmente sensoriales. De hecho, compruebo en muchos de mis
clientes enfermos y en alumnos que analizan conmigo sus métodos de aprendizaje, que si
aceptan ensayar nuevos métodos en el ambito de lo sensorial, de lo natural o de lo animal, y
esto de manera concreta hasta llegar incluso hasta lo sucio y fangoso, tienen de subito
experiencias de algo totalmente nuevo y diferente. Es el antimundo del espiritu, el reverso de lo
religioso, que se les abre espontdneamente sin ninguna intervencion mia. Si se les propusiera lo
espiritual, lo celestial, lo religioso antes de establecer estos contactos nuevos con lo creatural y
material, la resultante seria una especie de religiosidad artificial, etérea, sin contactos con el
suelo.

Y cuenta Boss casos de enfermos catolicos terriblemente angustiados por representaciones
fantasticas tenidas en suefios, angustia debida Unicamente al hecho de una educacién que metié
la sexualidad entre paréntesis. EI camino de la madurez lleva derecho a la autenticidad del yo y a
Dios siempre que se esté en disposicidn de descender a los fondos de la sexualidad.

Cuando vienen a mi catolicos para someterse a un tratamiento advierto lo siguiente:
cuando surgen en ellos representaciones del campo de lo sensorial, impuro, anal, sexual, lo
mismo si esto sucede en el suefio que en representaciones imaginarias durante la vigilia, por el
recuerdo 0 por imagenes, etc. experimentan sensaciones de angustia, se sienten culpables y me



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 18

crean a mi y se crean a si mismos graves conflictos de conciencia. Si no tolero estas situaciones
en mis pacientes sé bien que ni pueden resolver el problema por si mismos ni llegar a la
aceptacion de su condicidn de seres humanos en su totalidad, incluidos los instintos naturales.
No Ilegan por tanto a una auténtica humanizacion de esta esfera.

Roberto Assagioli, fundador de la psicosintesis, habla del esquema ascenso-descenso como
camino caracteristico de la autorrealizacion humana. Cree poder descubrir ya este esquema
magistralmente desarrollado en la Divina Comedia de Dante. El significado simbolico central de
la Divina Comedia es un maravilloso cuadro de una psicosintesis completa. La primera parte,
peregrinacion por el infierno, es una exploracion psicoanalitica del inconsciente profundo. La
segunda, subida a la montafia del purgatorio, es una descripcion del proceso de purificacion
moral y del paulatino ascenso al plano consciente mediante; la aplicacion de técnicas activas. La
tercera parte, visita al paraiso o cielo, pinta de manera incomparable los diferentes estadios de la
autorrealizacion superconsciente hasta llegar a la vision conclusiva del espiritu universal, Dios
mismo, en el que se funden la voluntad y el amor.

El recorrido hasta Dios pasa por el descenso al infierno. Alli se encuentra frecuentemente
el hombre con terrorificos aspectos de su inconsciente, con imagenes que pueden estar
relacionadas con la figura de los padres. Assagioli invita a sus pacientes a seguir todos los pasos
de la Divina Comedia con descenso al infierno y subida luego, por el purgatorio, hasta el paraiso.
Segun él, en este ejercicio puede realizarse la trasformacion.

El psicoanalista Alberto Gorres da a las palabras de Tertuliano caro cardo salutis, la carne
es quicio de la salvacion, la siguiente interpretacién: la carne nos esta empujando constantemente
a la aceptacion en humildad de nuestra condicion humana. La espiritualidad de abajo toma muy
en serio la terrenalidad del hombre. No somos angeles sino hombres, seres humanos nacidos de
la carne; el mismo Jesucristo se hizo carne. Es exactamente la carne, puerta de entrada y salida
de nuestros afectos y pasiones, la que se convierte en quicio de salvacién. Sin ese quicio no es
posible el giro de la conversién. El impaciente, el iracundo, el insatisfecho o ambicioso recibe en
esos afectos como un recibo, una escala de valores donde pueden leer, como los enfermos la
fiebre en el term6metro, hasta donde llega su insuficiencia, su ingratitud, sus falsas aspiraciones.
Estos afectos son por una parte incurables pero por otra son medicinales porque en cada
aparicion ofrecen la oportunidad de una purificacion y cambio de sentido en la marcha de la
vida.

El cuerpo obliga a muchos a comprender que son unos pobres tipos y no los grandes
personajes que se imaginan, protege contra la tentacion de endiosamiento con pretensiones de
ocupar el lugar de Dios. Nuestra total dependencia de los otros, que no tienen por qué estar a
nuestra libre disposicion, y nuestra radical carencia de autarquia nos protegen contra el regusto
de creernos semejantes a Dios, contra el engafioso orgullo del endiosamiento que derrib6 en un
instante a los &ngeles pero en el que viven largos afios algunos hombres: dictadores, fakires,
profesores. Hambre y sed, aspiraciones y deseos insatisfechos nos dan en cada momento la
prueba palmaria de no ser dioses. Por fortuna, la debilidad humana hace que también sus
maldades sean débiles. La miseria corporal robustece nuestros deseos del cielo.

La espiritualidad desde arriba pretende a veces llegar a Dios prescindiendo del cuerpo.
Considera humillante ver al espiritu sometido y dependiente del cuerpo en trivialidades como
pueden ser la sumision a la materia y a la necesidad de trasformarla. Su ideal seria poder ser
como los angeles para elevarse por encima de toda materia. Pero la verdad es que nuestro
itinerario hacia: Dios pasa por la realidad de la carne: caro cardo salutis.

El conde Durckheim, deudor consciente de la psicologia de Jung, habla del camino de la
maduracion humana como de un camino dé crecientes experiencias del sujeto sobre si mismo.
Ese camino pasa, segun Dirckheim, por la audacia de arriesgarse a bajar a las regiones sombrias,
solitarias y tristes en el fondo de uno mismo. El objetivo de este camino de la maduracion



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 19

consiste en hacer aparecer la imagen de Dios presente en primer plano y en lograr que el hombre
se ponga en contacto con lo més auténtico de si mismo. Es un camino de trasformacion interior
en el que la imagen interior del hombre va cobrando progresivo relieve. Dlrckheim piensa que
es en ciertas horas-limite, horas de vacio humano casi absoluto, cuando el hombre puede hacer
las mas ricas y positivas experiencias de si mismo.

Hay horas en las que tocamos el borde de nuestros recursos, el limite de nuestras fuerzas,
de nuestras posibilidades y de la sabiduria humana. Son momentos de fracaso. Pero luego
reaccionamos, nos rehacemos y somos capaces de adaptarnos a la nueva situacion. En el
momento del abandono y muerte del viejo yo y de su viejo mundo, es cuando uno se percata de
la aparicion de una nueva realidad. Algunos han tenido esas experiencias al sentir cercana la
muerte, en negras noches de ciegos bombardeos, en una enfermedad grave o ante una amenaza
mortal de cualquier naturaleza que sea. Alli vieron como en el momento en que la angustia
llegaba a -su maximo de intensidad y las defensas interiores se derrumbaban, cuando ellos
estaban ya rendidos y resignados a aceptar la nueva situacion, nacidé de repente la calma,
desaparecio todo temor sin saber como y en la conciencia se hizo clara como la luz la existencia
de algo vivo inalcanzable por las fuerzas destructoras de la muerte. Alguien reflexion6 en esos
momentos de esta manera: si logro salir de aqui, ya sé de una vez para siempre de donde viene
mi vida y en qué debo emplearla. EI hombre no sabe lo que es, pero puede experimentar
subitamente en si una fuerza nueva.

Parecidas experiencias puede hacer el hombre ante tantas situaciones absurdas en que
vivimos: ante situaciones desesperadas, ante la injusticia irremediable.

Algunos han hecho la experiencia de que en el momento en que se rendian, se entregaban
y aceptaban lo inaceptable, se veian de repente iluminados por la comprension de la vida en su
significacién mas profunda. EI hombre se siente de golpe ante un nuevo orden incomprensible.
La evidencia le invade..

Incluso cuando alguien busca su soledad y soporta la tristeza que le embarga, puede
sentirse de repente sostenido, seguro y rodeado de amor sin que pueda decir a quién ama o de
quién es amado. Se encuentra sencillamente rodeado de claridad, Ileno de amor, testigo viviente
de un Ser que supera y trasciende sus anteriores interpretaciones de la existencia. Para
Dirckheim el camino hacia Dios pasa frecuentemente por la experiencia de la propia limitacion
y miseria, de las amenazas por parte de fuerzas extrafas, de la desesperacion, de la injusticia, de
la soledad y la tristeza. Al atreverse el hombre a sumergirse en las profundidades oscuras de si
mismo se trasforman sus sentimientos y en el espacio negro de la necesidad aparece la luz de
Dios como fuerza que sostiene, libera y ama.

La espiritualidad desde abajo en las fabulas

La fabula de los tres idiomas es un bonito ejemplo para ilustrar la espiritualidad desde
abajo. Su héroe, un muchacho ingenuo, es enviado por su padre a rodar por el mundo para que
aprenda algo. Una tras otra regresa tres veces el héroe a casa de su padre y cuando éste le
pregunta qué ha aprendido, responde la primera vez: he aprendido a entender qué dicen los
perros cuando ladran. La segunda vez responde: he aprendido a entender qué se dicen los
pajaritos cuando cantan. Y la tercera vez dice: he aprendido a entender qué dicen las ranas
cuando croan. Ante estas respuestas, el padre se siente profundamente contrariado. Es un hombre
que encarna perfectamente los puntos de vista de la racionalidad pura, incapacitado para
entender los matices del arte. Y despide a su hijo. El héroe sale de su casa sin rumbo fijo y llega
a un castillo donde se le ocurre pernoctar. Pero al duefio no le quedan habitaciones libres, s6lo



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 20

tiene disponible la torre del castillo y en ella hay unos perros tan feroces que ya han devorado a
mas de un incauto. EI héroe no se arredra. Recoge algo para cenar y entra sin temor en la torre.
Los perros comienzan a ladrar furiosos pero €l se pone a dialogar serena, amistosamente con
ellos. Nace la calma y los perros le confian enseguida su secreto: ladran con tanta furia porque
guardan un tesoro que hay alli escondido. Le guian por el camino del tesoro, le muestran el lugar
y hasta le ayudan a desenterrarlo.

El camino hacia mi tesoro pasa también por el didlogo con los perros furiosos, es decir, el
didlogo con mis pasiones, mis problemas, miedos y heridas, con todo lo que ladra dentro de mi y
amenaza con tragarse mis energias.

Una espiritualidad desde arriba empezaria por encerrar los perros en la torre y se haria
construir al lado un bonito chalet de ideas. Pero siempre habria que vivir alli preocupados ante la
posibilidad de que un dia los perros pudieran escaparse y devorar al primero que se encontraran
por delante. Habria que vivir ademas en angustia permanente ante la posibilidad de emboscadas
de las diversas concupiscencias, ante las tentaciones, constante espiritual en la vida de las
personas piadosas. Y sobre todo, quedaria uno aislado de la vida. Todo lo que se reprime o0 se
aparca queda restado de la vitalidad. Los furiosos perros ladradores estan plenos de vitalidad. Si
los encerramos quedamos privados de su energia, necesaria para llegar a Dios y al encuentro con
nosotros mismos. La torre es un simbolo de maduracion humana; la torre hunde sus cimientos en
la tierra y se eleva al cielo. Es redonda, simbolo de totalidad. Si por un elevado idealismo
encerramos y atamos los perros ladradores, nos condenamos a vivir en tension permanente por
miedo a que un dia se suelten y salgan. Muchas veces huimos de nosotros mismos, nos da panico
mirarnos al interior por miedo de ver alli un peligroso perro. Pero cuanto méas encadenemos los
perros tanto mas furiosos se vuelven. Se trata, por tanto, de armarse de valor y penetrar en la
torre y alli, en paz, dialogar confiadamente con ellos. Pronto nos descubriran el secreto del tesoro
que guardan. Ese tesoro puede ser un nuevo impulso de vida, un nuevo estilo de autenticidad
personal, la nueva manera de ser yo mismo hasta completar la imagen que Dios se ha formado de
mi.

Otra fabula que arroja luz sobre la espiritualidad de abajo es la conocida como Féabula de la
sefiora Holle. La Blancanieves en esta fabula es Rosamaria, una nifia pobre, maltratada sin
piedad por su madrastra. La desgraciada muchacha es obligada a sentarse a diario junto a una
fuente en medio de la calle mayor y alli hilar sin descanso hasta sacar sangre de los dedos. Al
intentar un dia lavar en la fuente la bobina ensangrentada se le cae al agua. En su desesperacion
salta ella misma al pozo y alli se encuentra con el mundo maternal de la sefiora Holle. Por una
vez tiene, al fin, la experiencia de una vida en plenitud. Laiblin interpreta esta fabula desde el
punto de vista de la psicologia profunda y cree ver en ella la confirmacion de un proverbio chino:
El que es atormentado arriba se siente méas seguro abajo.

Si alguna vez en nuestra vida nos encontramos en un callejon sin salida, la solucién puede
estar en desprenderse de todo y ponerse en manos de Dios. Si nuestros esfuerzos han chocado en
vano con un tope insuperable o si, a pesar de nuestra buena voluntad, nos vamos metiendo cada
vez mas en una situacion peor, la mejor solucién no seria resignarse y aguantar asi. El salto al
fondo del pozo es, en la fabula, el medio de trasladarse a otra situacion y lugar donde existen
posibilidades de contacto con otras realidades, de conocer el mundo de las almas donde se nos
obsequia con el ramo con flores de oro, que es nuestra dignidad divina. Es también el reino de
Dios en su aspecto maternal.

La sefiora Holle representa en la fabula a la divinidad germana Huida, simbolo de un dios
maternal, en cuyas manos caemos cuando saltamos al pozo. Para Drewermann en Fran Holle, la
madrastra cruel de Rosamaria es simplemente el mundo, mientras que la sefiora Holle representa
el interior mundo de Dios en el que entramos cuando nos decidimos a dar el salto a las
profundidades de nuestro yo. En el fondo del pozo descubre Rosamaria el aspecto interior de la



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 21

realidad, tiene alli vivencias del mundo considerado como una pradera sembrada de flores de
oro, conoce que todas las cosas son en si mismas buenas y para ella un regalo enriquecedor. Son
precisamente las situaciones-limite las que mejor pueden facilitarnos la oportunidad de penetrar
profundamente en los misterios del mundo y del alma, de descubrir nuevos horizontes, la riqueza
interior, y trasformarse con ella.

El simbolo del pozo se encuentra también en un cuento de Hubertus Halbfas, interpretado
como un importante camino hacia Dios. Un joven desea llevar a sus dos hermanos junto a un
pozo: «Deseo llevaros a un sitio donde debéis llegar al descubrimiento de la verdad sobre vuestra
vida. Cuando llegan al pozo dice al mayor de sus hermanos: Voy a atarte y descolgarte al pozo.
iFijate bien qué hay alli! Pero al hermano mayor le da miedo bajar al pozo colgado de una
cuerda. Lo mismo dice el segundo. Solo el mas joven se decide a que le descuelguen pozo
abajo». Tiene valor para llegar hasta el fondo pasando por las oscuridades laterales.

Una vez invité a los participantes en un cursillo a que se imaginaran cémo podrian ser
descolgados con una soga por un amigo o amiga hasta el fondo del pozo y qué cosas pensaban
que podrian encontrarse alli. Para muchos, lo méas impresionante era el riesgo. Luego debian
imaginarse qué tipo de experiencias podrian vivir abajo, en el fondo. Unos encontraban alli una
fuente cristalina en la que se refrescaban. Otros descubrian un paisaje bellisimo o encontraban
perlas exoticas... EI camino hacia una nueva calidad de vida pasa por el descenso a las
profundidades del propio yo.

En la fabula de La llave de oro citada por Laiblin se cuenta un extrafio hallazgo. Mientras
un joven pobre limpia de nieve el suelo para dejar libre un espacio donde encender una hoguera,
toca de repente con la pala una llave de oro. Sigue quitando nieve y descubre un cofrecito de
hierro. La llave se adapta bien al cofre. La introduce, la hace girar y esperamos ansiosos a que
levante la tapa para ver las maravillas encerradas dentro. También aqui hay un tesoro en el
fondo. Previamente se da un problema que el muchacho intenta solucionar con los medios
naturales conocidos y a su disposicion. La fabula quiere decir que al fin de nuestros fatigosos
rodeos (Plutarco), de nuestros agobiantes esfuerzos subjetivos en la oscuridad del error, en la
angustia de la necesidad, en la renuncia, nos espera un experto guia oculto que nos lleva al
descubrimiento de un nuevo tesoro: la solucion del problema se presenta de manera inesperada.
Laiblin Ilama a este tipo de fabulas «cuentos de dos mundos». Una situacion conflictiva y sin
salida a la vista, una fatal incapacitacion, un estancamiento en la vida, llevan al héroe a abrirse
camino hacia otro mundo para encontrar, en él una nueva, desconocida o perdida energia vital,
una fuente de nueva vida. En lo méas profundo hay un tesoro que el héroe puede llevarse a su
mundo, puede servirle de ayuda en el camino y puede traerle la solucion final.

Todas las fabulas bajo el titulo de «cuentos de dos mundos» sefialan el camino de una
espiritualidad desde abajo. Hay que- descender siempre al fondo para descubrir alli una nueva
fuente de energia, para renovar la vida gastada y refrescar la vida reseca. La fuerza trasformadora
no se encuentra en la superficie en que vivimos sino en las profundidades. EI camino hasta esas
profundidades pasa por la confianza y decision, por el desprendimiento y receptividad. Yo no
puedo seguir ese camino por decisién propia sino Unicamente si soy llamado. Sélo el que
escucha la llamada de la vida y la obedece puede encontrar la fuente de la vida en lo profundo.
El que avanza en inmadurez, es decir, en caprichos egoistas, en curiosidades o intereses, sera
despreciado y sancionado por los que se encuentran ya al otro lado, como en el caso de la fabula.
Muchas veces es un fracaso o la misma desesperacion la que me obliga a seguir el camino hacia
abajo para descubrir alli la fuente de la vida.

Desarrollo de una espiritualidad desde abajo



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 22

La espiritualidad desde abajo, quiere afirmar que en todos nuestros movimientos afectivos,
en nuestras enfermedades, heridas, traumas, en todo cuanto hacemos y buscamos, en nuestras
decepciones cuando comprobamos que las posibilidades humanas tienen un tope, lo que estamos
haciendo es buscar a Dios. Nos podria servir muy bien de guia y simbolo la fabula de los tres
idiomas como paradigma de la espiritualidad desde abajo. Podriamos vivir segin la moraleja que
de ella se desprende empezando por establecer un dialogo con todas nuestras inclinaciones
naturales, con nuestras enfermedades, heridas y traumas. En ese dialogo podriamos preguntar y
discutir qué pretende Dios decirnos a través de cada una de esas situaciones animicas y de qué
manera quiere utilizarlas como guias para llevarnos a descubrir el tesoro enterrado en el fondo de
la torre de nuestra existencia. Porque es cierto que jamas podremos descubrir ese tesoro sin
descender al fondo de nuestra realidad. Hay quienes sobrevuelan la torre, intentan descubrir el
tesoro alld arriba en la superficie pero caen precipitadamente sin haberlo encontrado. Otros
buscan afanosamente ideales fuera de si y nunca logran establecer contacto con la verdad de si
mismos. Explotan estos ideales para satisfacer sus ambiciones. A veces logran grandes
resultados innegables en el exterior de si, pero no llegan al descubrimiento de su verdadero yo,
su propio interior sigue siendo misterio, viven de hecho al margen de su propia realidad y de la
vocaciéon a la que Dios les ha llamado. Deberiamos empezar por dejarnos orientar por los
ladridos de los perros de la torre, seguirlos hasta el fondo y alli dejar que ellos mismos nos
sefialen el lugar exacto en que estd enterrado el tesoro. Los salvajes perros, lejos de hacernos
dafio, dejaran de ladrar y ellos mismos nos ayudaran a desenterrarlo. Si preferimos el simbolismo
de la fabula de la sefiora Holle entonces, en el momento de la desesperanza, nos lanzaremos
decididamente al fondo del pozo puesta la Unica confianza en Dios. Del fondo hara él surgir
nuevas perspectivas y aparecer nuevas posibilidades.

El camino hacia el tesoro, es decir, al auténtico yo, es un aspecto de la espiritualidad desde
abajo. Otro aspecto es la experiencia de la propia impotencia en las profundidades del yo, que se
convierte, por fortuna, en punto de apoyo para dar el salto hacia arriba de la gracia. Es en la
profundidad de mi mismo donde puedo ser curado. La experiencia de mi nada me lanza a la
totalidad de Dios. En el momento mismo en que capitulo ante Dios es cuando veo claro que no
puedo yo solo liberarme de mi embotamiento ni hacerme mejor, y es alli donde puedo hacer una
nueva importantisima experiencia de Dios, Gnico capaz de hacer todo lo que no puedo hacer yo.
Alli empiezo a vislumbrar quién es de verdad Dios y en qué consiste su gracia.

En el proceso de acompafiamiento espiritual se reciben muchas veces confidencias de
personas altamente decepcionadas y tristes, atormentadas por complejos de insuficiencia o
frustracién por el hecho de no haber sido capaces de llenar las exigencias del programa espiritual
gue una vez se propusieron con grandes dosis de ilusién y buena voluntad. Pero han comprobado
una vez tras otra sus fallos a pesar de sus buenos propdsitos. En lugar de animarles a renovar
esfuerzos para eliminar los fallos y no recaer en las mismas faltas, intentemos hacerles caer en la
cuenta de que se trata en este hecho de una fundamental y decisiva experiencia espiritual. No
poseemos en nosotros garantias de nada. No podemos lograr siempre lo que estaria en el fondo
de nuestros deseos. Pero exactamente, en ese punto en que comprobamos que ya no podemos
mas, en el momento en que se desvanecen en irrealidad todos nuestros suefios de perfeccion que
creiamos al alcance de nuestro esfuerzo y que siguiendo los criterios humanos habria que darlo
todo por perdido, es ahi precisamente donde esta el punto sensible en el que Dios puede tocarnos
para hacernos sentir que todo es obra de su gracia. En la experiencia de las propias limitaciones e
impotencias se hace mas clara la vivencia, segin Karl Rahner, de la accion del Espiritu. Rahner
describe la experiencia de la accién del Espiritu Santo en situaciones limite, en horas de
capitulacion ante Dios:

¢Hemos intentado alguna vez amar a Dios cuando no nos empuja a ello ningun viento
favorable de entusiasmo, cuando no es posible confundir a Dios ni con nosotros ni con los
impulsos de la vida, cuando se piensa que ese amor significaria la muerte, donde tiene



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 23

apariencias de muerte y de negacién absoluta, alli donde nos parece estar gritando en un
desierto en el que nadie oye, o cuando amar parece tan escalofriante aventura como la de dar
un salto a un vacio en el que todo parece incomprensible y aparentemente absurdo? Cuando
desaparece lo disponible, lo preciso, lo disfrutable, cuando sobre todas las cosas caen silencios
de muerte o hay sabor de muerte y todo reviste tonalidades de ocaso o parece fundirse en una
indefinible beatitud de blancura, entonces esta operante en nosotros no sélo el espiritu sino el
mismo Espiritu Santo. Es la hora de su gracia. Entonces experimentamos el aparente e
inquietante vacio de la existencia y el abismo de Dios que se nos comunica sin caminos, y es
saboreado como una nada porque es la infinitud.

La condicion para experimentar la gracia de Dios es siempre el reconocimiento de la
propia nada, del fracaso de todo voluntarismo en el tratamiento de las enfermedades del espiritu.
Cuando el alcohdlico ha llegado a confesar que estd destrozado y ya no tiene voluntad frente al
alcohol, es cuando puede empezar a sentirse fuerte confiando en Dios. Sobre las ruinas de sus
vanos esfuerzos nace vigorosa una nueva relacion con Dios como medicina eficaz. Hermann
Hesse experimento en su propia carne estas contradicciones de los esfuerzos humanos. En una de
sus cartas escribe que el camino de la lucha por el bien termina inevitablemente en desesperacion
y fracaso, es decir, termina en la comprension de que no existe realizacion pura de las virtudes,
ni obediencia perfecta, ni un servicio cumplido, que la justicia es un ideal inasequible y la
bondad un bello deseo irrealizable. Este pesimismo lleva o al hundimiento espiritual o a
instalarse en un tercer mundo del espiritu, es decir, en una atmésfera y vida nueva mas alla de la
ley y la moral, en un anticipo de gracia y salvacion, en un nuevo género de suprema
irresponsabilidad, dicho en una palabra, a la fe. S6lo cuando se ha llegado a la conclusién de la
imposibilidad de vivir por una parte una vida segun la voluntad de Dios y por otra, a la
conviccion de no ser posible trasformar nuestras deficiencias con el propio esfuerzo, se esta en
disposicion de comprender el alcance del abandono total y confiado en las manos de Dios. Se
trata por tanto en la espiritualidad desde abajo de un proceso de maduracion humana y del
descubrimiento del tesoro mediante un andlisis de los pensamientos y deseos, de las heridas y
enfermedades en la lucha por la vida; y se trata también de hacer una nueva experiencia de fe en
el lugar y momento en que se ha comprobado que las posibilidades humanas han tocado techo y
no llegan a més. A partir de esa constatacion se trata de establecer un nuevo género de relacion
con Dios y sentirse completamente a solas con él.

Dialogo con los pensamientos y sentimientos

Los principios de la espiritualidad desde abajo ponen al sujeto a la escucha de Dios, atento
a su voz que se hace sentir y habla por nuestros pensamientos, sentimientos, inquietudes y
deseos. Dios nos habla a través de todo. Sélo prestando mucha atencion a los matices de su voz
podremos descubrir la imagen que él se ha formado de cada uno de nosotros. No es licito
minusvalorar las emociones o pasiones porque todo esta lleno de sentido. Lo importante es lograr
captar y descifrar el mensaje que Dios nos manda por medio de ellas. Hay quienes se consideran
culpables de sentimientos que podriamos llamar negativos como pueden ser la célera, la
irascibilidad, la envidia, la apatia. Y procuran «con la gracia de Dios» dominar esas pasiones y
desentenderse de ellas. La espiritualidad desde abajo las contempla desde otra perspectiva, no
intenta reprimirlas sino reconciliarse con ellas. Todas, en efecto, pueden contribuir a ayudarnos
en el camino hacia Dios. La Unica condicion indispensable es meterse en medio de ellas, dialogar
y preguntar qué mensaje traen y quieren trasmitirnos de parte de Dios.

Naturalmente, la espiritualidad desde arriba considera un gran triunfo si ha logrado
dominarlas y someterlas. El ideal de la serenidad interior, del amor al projimo, la afabilidad y



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 24

otros objetivos de la espiritualidad, estan exigiendo de mi un dominio lo mas absoluto posible de
la irascibilidad y mal humor. Pero por la ira, por ejemplo, puede estar Dios dandome gritos y
Ilamando mi atencidn sobre el tesoro que hay enterrado dentro de mi. Si yo logro penetrar en mi
interior y dialogar alli con mi ira, quiza pueda oir como ella me hace caer en la cuenta de que
estoy viviendo una vida falsa, que vivo contra lo que soy y no dejo aparecer al exterior la imagen
que Dios se ha formado de mi. La ira me acusa con frecuencia de haber dado excesivos poderes a
otros. He vivido siempre procurando llenar las expectativas de otros sobre mi sin prestar apenas
atencion a las exigencias y necesidades de mi propia vida. No he vivido yo; he vivido al dictado
de otros que han penetrado dentro de mi territorio causandome inmenso dafio. En lugar de
reprimir la cOlera seria mucho mas positivo dialogar con ella para descubrir en mi el tesoro de mi
propia imagen.

En si misma, la cdlera es una energia que me permite guardar una cierta y positiva
distancia respecto de quienes me han hecho mal. Solo asi puedo perdonarlos y liberarme de su
influjo negativo sobre mi. Esto se ve muy claro en el caso de mujeres de las que han abusado
sexualmente en su infancia. Es muy importante que reflexionen sobre los sentimientos de
indignacion para tomar las correspondientes distancias respecto de los que las utilizaron. Es
condicion también para cicatrizar las heridas. Hay sin embargo quiza una clase de ira o
indignacion que me domina y con la que ya no logro establecer didlogo. No logro por més que lo
intente adivinar su razén de ser, no puedo entender en ella el lenguaje de los perros. Eso quiere
decir que tengo que cambiar de método porque de lo que aqui se trata es de la fuente y lo que
tengo que hacer es lanzarme al fondo, como Rosamaria en el caso de la fabula cuando ya todo
habia perdido para ella su sentido. Quiza llegue a descubrir en el fondo de mi una pradera de
flores que trasforma todo mi interior y mi entorno. Tal vez encuentre en el fondo de mi ira una
nueva fuente de energia que se trasforma ella misma en gusto por la vida. Y cuando llego a
sentirme impotente, completamente nada, quiza pueda actuar la ira como elemento equilibrante
que me saque de esa depresion, me ayude a superar la fatiga y a ponerme en manos de Dios. La
ira habria desempefiado el importante papel de ayudarme a mejorar mis relaciones con Dios.

Estamos tratando siempre de tres caminos o métodos en que se expresa la espiritualidad
desde abajo. En primer lugar esta el dialogo con los pensamientos y sentimientos. En segundo, el
descenso hasta el fondo de las emociones y sentimientos aguantando alli hasta verlos
trasformados en faros luminosos que me hagan ver a Dios. En tercer lugar, la capitulacion ante
Dios, la confesion de la propia nada y consiguientemente la necesidad de ponerme en las manos
de Dios o, utilizando la imagen de la fabula, la necesidad de saltar al fondo de la fuente.

Hay quienes piensan que la irascibilidad es cualidad del caracter y por lo tanto imposible
de cambiar. Pero si empiezo a dialogar con mi irascibilidad pronto me dara a entender que no es
mas que un grito por la vida. Y remite con frecuencia a situaciones de infancia en las que uno no
se sintio valorado, no fue tomado en serio en su manera individual de ser y sentir. Y era entonces
probablemente vital desplegar mecanismos de autodefensa contra esas faltas de consideracion y
reaccionar de manera irascible, con pataleos, para evitar mayores indiferencias ante los propios
sentimientos. La irascibilidad era un importante medio de supervivencia. Pero ahora ha dejado de
ser una buena estrategia. Al contrario, muchos sufren a causa de su irascibilidad porque complica
su vida y la de su entorno. Un didlogo con la irascibilidad podria muy bien poner al sujeto en
contacto con un deseo oculto exteriorizado en ella: el deseo de un derecho a los propios
sentimientos. Es cierto que hay personas a las que de nada sirve el didlogo con su irascibilidad.
Lo dnico que les queda es tratar humildemente de reconciliarse con sus desordenes incontrolados
y por la irascibilidad llegar a la confesion de su impotencia y aceptar que lo Unico posible que
queda es ponerse confiadamente en manos de Dios tal como uno es.

Mucha gente padece algun tipo de angustia. La reaccion mas frecuente es intentar
controlarla mediante una adecuada terapia o pedir incansablemente a Dios que les libere de ella.
En ambas hipotesis permanece el individuo fijo en su angustia de la que desea verse libre. Pero



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 25

entonces ya no puede interpretar su mensaje. Sin angustia nos veriamos todos un poco privados
del sentido de moderacion y estariamos constantemente desbordados. Si una angustia tiene tonos
de exceso nos esta frecuentemente sefialando un falso posicionamiento en un determinado estilo
de vida. No pocas veces la causa de la angustia reside en una actitud de perfeccionismo. Si tengo
que ser necesariamente y a toda costa el primero y el mejor en todo, si en una discusion tengo
que aportar yo siempre los argumentos mas tumbativos, si me creo con derecho a exigir de los
demas la aprobacion entusiasta de mis «geniales» ocurrencias, es entonces natural que sufra de
angustia permanente ante cualquier posibilidad de ridiculo. Lo desorbitado de mis expectativas
es la causa de mi angustia. La terapia cognitiva de la conducta nos sefialaria la existencia de
falsos presupuestos fundamentales, por ejemplo: «Yo no puedo permitirme falta alguna porque
se derrumbaria mi prestigio; no puedo exponerme a hacer el ridiculo porque eso significaria mi
rechazo».

El didlogo con la angustia podria ayudar a desarrollar en nosotros ciertos principios
generales de humanismo. Por ejemplo: «Yo tengo derecho a ser como soy; tengo derecho a
cometer errores, a equivocarme alguna vez; mi dignidad es cualidad personal que no desaparece
por la incidencia en mi conducta de algunos errores o imperfecciones». Y entiéndase bien que no
estamos ofreciendo trucos o pequefios engafios para eliminar la angustia a toda costa. Puede
suceder que la angustia nos esté haciendo continuas invitaciones a un autocontrol mas metédico
para mejorar objetivamente la imagen. Y puede suceder también que todo dialogo con mi
angustia se quede en palabras vanas que se lleva el viento y seguiré sufriendo bajo los golpes y
lesiones de la angustia. Si sucede asi, quiere decir que la misma angustia me esta empujando
hacia Dios. Significaria que no queda mas solucién que la de reconocer honestamente mi
incapacidad para liberarme de mi angustia, que significa mi punto bajo en el que debo hacer pie
para ir a Dios. Deberé entonces someter mi angustia a terapias espirituales, ver a Dios en ella o
repetir una oracion de la Biblia: «Aunque camine por cafiadas oscuras nada temo porque ti vas
conmigo» (Sal 23). 0 también: «EIl Sefior estd conmigo, nada; temo. (Qué podra hacerme el
hombre?» (Sal 118). La angustia dejaria de serlo para actuar como estimulo espiritual y como
test para comprobar hasta qué punto tomo en serio a Dios y sus promesas. Aunque crea
sinceramente que Dios esta conmigo, esa fe no es magia ni desaparece por ello la angustia, pero
si que encontraré en medio de ella el agarradero firme de la fe para no dejarme arrastrar por
nada. Me reconciliara con mi angustia y no permitira la invasion del panico ante la aparicion de
cualquiera sombra inquietante. Otro remedio consiste en reconocer la angustia sabiendo que, al
mismo tiempo, existe en cada uno un espacio acotado al que nadie, ni tampoco la angustia, tiene
acceso libre sin mi consentimiento. Mis emociones estan marcadas de angustia pero ésta no
puede penetrar en mis profundidades.

A veces llegamos a tener miedo hasta de nosotros mismos. Hemos reprimido los instintos
agresivos y tenemos miedo de que un dia exploten. Una sefiora padece la angustia irracional de
gue un dia pueda llegar a matar a su hijo al que sin embargo ama con pasion de madre. El
didlogo con su angustia podria hacer ver a esta mujer que existen juntos en ella los sentimientos
de amor al hijo y de agresividad. Se comprende por otra parte que una madre, que ocupa Ssus
veinticuatro horas del dia en el cuidado de su hijo, pueda sentir brotes agresivos. Desearia poder
estar sola y disponer de algin momento libre para la atencion de si misma. Los brotes agresivos
estan diciendo a esa mujer que necesita tomar mayor distancia de su hijo. Desde los principios de
la espiritualidad desde arriba jamas pudo ni imaginarse la legitimacion de la agresividad. Su
ideal de la maternidad era demasiado elevado. Una madre debe ser en todo momento ternura
para su hijo. Y cuando mas elevaba este ideal con tanta mayor violencia protestaba el antipolo de
la agresividad. El dialogo con su angustia podria orientar a la madre a un cambio que mejorara
las atenciones a su propia persona sin descuidar las necesidades del hijo. La angustia tiene
siempre un sentido. Basta descifrar su lenguaje para descubrir el tesoro cuya existencia nos esta
insinuando.



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 26

Existen, por supuesto, angustias asociadas a la naturaleza como una cualidad natural, algo
como innato, tales como el miedo a la soledad y a la muerte. Lo importante aqui es tolerar la
angustia y seguirla en sus motivaciones. En lo méas profundo de mi estoy siempre completamente
solo. Hay zonas de mi ser humano a las que nadie puede acompafiarme. Alli me siento
necesariamente solo. Hermann Hesse contempla el ser humano como un estar solo: «Vivir es
estar solo. Nadie conoce a nadie, todo el mundo est& solo». Para Paul Tillich la religion es algo
que cada uno inicia con su soledad. Si llego a reconciliarme con mi soledad y con la angustia que
ella me produce, me encontraré en disposicion de descifrar el misterio de mi existencia: «El que
conoce la ultima soledad, conoce las ultimas realidades» (F Nietzsche). La soledad, el estar solo,
podria también llevarme a la profunda experiencia de sentirme formando parte en la unidad de
un todo. En ultima instancia, mi soledad me esta hablando de Dios. El filésofo catolico Peter
Woust lo experimentd en su ultima enfermedad poco antes de la muerte: «Yo creo que la razon
mas profunda de toda soledad humana es la nostalgia de Dios». Todo el mundo esta solo en el
acto de morir. «Morir es la ultima soledad total. Morir crea soledad y obliga a sumergirse en la
mas extrema soledad». Por consiguiente, la soledad podria estar invitandome a gritos a ponerme
sin reservas en manos de Dios. La soledad se tornaria entonces fecunda, seria fuente de
espiritualidad.

En los creyentes, la fe en la resurreccion no elimina la angustia ante la muerte. No queda
otro remedio que aceptar en mi esa angustia pensando: «Si, tengo que morir. Puedo morir en un
accidente, de cancer o de infarto. No puedo protegerme contra esa realidad». Si acepto esto me
veo obligado a seguir reflexionando sobre la condicion de mi ser humano. ¢En qué consiste mi
vida, cudl es su sentido? La angustia ante la muerte me obliga a formular preguntas
fundamentales sobre la existencia humana. Y a través de la angustia pueden hacer su aparicion,
renovadas, las verdades de la fe cristiana, por ejemplo, que por el bautismo estoy viviendo ya en
la otra orilla; que he muerto ya con Cristo y la muerte no tiene mas dominio sobre mi. Hay en mi
algo indestructible por la muerte. La imagen que de mi se ha formado Dios es indestructible y
brillara en su mas pura belleza a la hora de la muerte.

La espiritualidad desde abajo tiene otro tratamiento para los impulsos instintivos. No
pretende reprimirlos sino trasformarlos. Se pregunta sobre ellos: ¢adénde o a qué me lleva este
impulso? En nuestra sociedad del bienestar hay mucha gente con problemas en el comer.
Muchos luchan toda la vida para librarse de esa esclavitud sin conseguirlo. El ayuno o privacion
puede ser un buen remedio contra la gula. Pero si yo me impongo el ayuno como penitencia por
excesos anteriores, sucedera que la comida y el ayuno vendran a convertirse en tema central de
mis conversaciones y preocupaciones. Mucho mejor seria preguntarme por qué me gusta comer
hasta excederme, qué otras apetencias se ocultan detras de mi gula. Si logro ponerme en contacto
con esas apetencias cambiara seguramente todo mi desorden. En la comida se esconde un ansia
de disfrutar. El remedio contra el exceso consistird en aprender a disfrutar y a permitirme el
placer de comer. Segun la mistica medieval, el objetivo de la vida espiritual consiste en llegar al
frui deo, a disfrutar de Dios. Si uno se veta toda clase de placer, se incapacita para gozar de la
experiencia intima de Dios en el placer justificado. La verdadera ascética no es renuncia y
mortificacion sino aprendizaje en el arte de hacerse humano y en el arte de disfrutar.

Lo mismo sucede con la sexualidad. Muchas veces la hemos encerrado en la torre por
miedo a los perros salvajes. Pero entonces nos privamos de su energia para desarrollar
debidamente nuestra vitalidad y nuestra espiritualidad. Una espiritualidad que encadena la
sexualidad por miedo, necesariamente ha de estar en constante angustia ante las concupiscencias
gue nos acechan y asaltan. Entender la sexualidad s6lo como una fuerza que hay que someter es
una vision lamentablemente negativa. La sexualidad es la fuente principal de que disponemos
para el desarrollo de nuestra espiritualidad. Si logramos hacernos sus amigos y dialogar en paz
con ella, como el joven de la fabula dialogaba con los perros, podra indicarnos donde esta
enterrado en nuestras profundidades el tesoro de nuestra vitalidad y de nuestras aspiraciones



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 27

espirituales. Y quiza podria también decirnos: intenta vivir y amar de verdad. La vida que llevas
ahora es un vivir al margen de tu verdadera vida y de ti mismo. jNo te contentes con una vida
friamente correcta! Hay en ti grandes aspiraciones a vivir y amar; debes fiarte un poco de esas
aspiraciones y .deseos. Entrégate a la vida, entrégate a los demés, ama a todos y ama a Dios con
toda tu alma, con tu cuerpo y tus instintos. jNo te permitas descanso antes de haber llegado a
Dios y haberte identificado con él!

No se trata solo de penetrar en la torre del tesoro y de dialogar con la sexualidad para
descubrir el lugar exacto donde se encuentra. Muchas veces nos asalta la sexualidad, nos domina
y no podemos dialogar con ella. Somos con excesiva frecuencia una presa facil. Muchos ceden al
placer solitario y los vanos intentos para superarse degeneran en frustracion.

En lugar de torturarse con sentimientos de culpabilidad seria mucho mas positivo
reconocer la incapacidad para controlar la propia sexualidad. Esta incapacidad puede resultar
positiva y saludable en algunos casos porque obliga al sujeto a reconocer en humildad que es un
ser humano de carne y hueso, incapaz por propio esfuerzo de llegar a ser persona espiritual.

Los monjes suelen repetir que es necesario reconocerse primero incapaces para que Dios
asuma nuestra lucha. Asi lo expresa un viejo apotegma: «Un monje consultaba con su viejo
director espiritual algunos problemas sobre la continencia. El viejo le explicd: jAnimo! Pon tu
incapacidad ante Dios y quedaras tranquilo.» Cuando el joven monje confiesa su incapacidad
para controlar su sexualidad entra Dios en juego para darle una nueva libertad a través de la
humilde confesion de su insuficiencia. En este campo son posibles dos experiencias: Por la
incapacidad para dominar la sexualidad se logra la paz con la conciencia y con Dios; o también,
trasformar la sexualidad tal como se practica en el tantrismo provocando conscientemente la
excitacion sexual para despertar energias espirituales. La sexualidad se considera aqui como una
fuerza espiritual que nos arrastra hacia Dios.

En la espiritualidad desde abajo se acepta la sexualidad con animo agradecido porque es la
encargada de recordarnos constantemente que nuestra vida espiritual llega a su cumbre cuando
ha logrado el gusto por la vida, que nadie puede contentarse con llevar una vida asépticamente
correcta porque todos debemos tender a elevarnos sobre nosotros mismos hasta la plenitud del
gozo en Dios. Tradicionalmente hemos exagerado la valoracion de la sexualidad en su aspecto
negativo considerandola como una fuerza que nos aparta de Dios. Es evidente que puede suceder
asi. Pero existe otra experiencia de signo contrario, es decir, comprobar que los impulsos
sexuales conllevan siempre energia espiritual, que la sexualidad nos recuerda constantemente la
suprema aspiracion humana a llegar a unirnos y fundirnos en amor con Dios y vivir en él la
plenitud de nuestros deseos.

Profundamente enraizado en el corazén estd el deseo de poner en orden nuestros
sentimientos negativos como la tristeza y la sensibilidad. Con excesiva frecuencia comprobamos
que no es posible alejar esos sentimientos con una mera apreciacion positiva. Tampoco ayuda
siempre la oracion. Muchos acuden a Dios pidiéndole se digne liberarles de los sentimientos
depresivos. Lo que sucede es que en su oracion no hacen mas que girar en torno a si mismos.

Una religiosa sufria permanentemente bajo el influjo de sentimientos profundos de tristeza.
Una simple advertencia por parte de otra hermana, una insatisfaccion en la realizacion del propio
trabajo, el cansancio o cualquier otro pequefio detalle bastaban para trasformar de golpe su
superficial alegria en amarga tristeza. Y acrecentaba su tortura con quejas contra ella misma
porque a pesar del acompafiamiento terapéutico y espiritual no experimentaba mejoria alguna.
Vivia asqueada de si misma sin confiar en nada. Ante casos asi seria ingenuo pensar en recetas
magicas, espirituales o psicoldgicas, capaces de actuar mecanicamente y sacar definitivamente
de esta situacion.



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 28

Pero la pregunta que se plantea es por que ella desea verse libre a toda costa de su tristeza.
¢Es esa la voluntad de Dios o la suya propia? ¢(No corresponde esa tristeza al ideal que de si
misma se ha formado de ser una religiosa que vive siempre en Dios y que por la oracién piensa
instalarse en una atmdsfera serena por encima de toda contrariedad y por encima de cuanto
suceda en las cosas que maneja o las personas con quienes trata? ;Corresponde verdaderamente
ése ideal a la imagen que Dios mismo se ha formado de ella? O es que pretende superponer el
propio ideal al ideal de Dios pensando que es mas a su gusto, mas ideal y mas perfecto? ¢Piensa
instrumentalizar a Dios para que la ayude a llenar las exigencias del ideal que de si misma se ha
formado? Durante mucho tiempo penso en poder liberarse de la hipersensibilidad por la oracion
y meditacion. Pero el camino no es ése. Equivaldria a instrumentalizar a Dios para verse libre de
sentimientos incomodos sin interés verdadero por Dios mismo. Si en su espiritualidad se tratara
ante todo de buscar a Dios y no de arreglar detalles para estar en paz y sentirse satisfecha de la
vida, entonces no prescindiria de Dios en su tristeza sino que le veria en medio de ella. La
solucidn esté en reconocer en su hipersensibilidad la causa de sus tristezas: «Si, me siento herida
y eso me duele». Si logro dialogar con mi tristeza y si ademas me sumerjo en ella e intento tocar
sus raices, puede suceder que se trasforme y me deje un sabor agridulce. Entonces llego a
comprender, al fin, que mi tristeza es un sentimiento muy profundo que me permite barruntar
algo de la dureza de la vida y del misterio de la existencia. En ese caso me hace bien dar entrada
libre a la tristeza. Ella puede trasformarse en bello sentimiento o en presentimiento de las
muchas ilusiones existentes en mi que deben caer hechas pedazos si quiero conocer y vivir la
verdad de mi vida y la verdad de Dios.

En el mundo de las relaciones humanas surgen frecuentemente problemas para los que no
aporta solucion alguna la interpretacion del lenguaje de los ladridos de los perros furiosos. Si yo,
por ejemplo, me siento incomprendido y marginado en la vida de mi comunidad podré
preguntarme por qué sucede asi e intentar dialogar conmigo mismo para aclarar posibles
malentendidos. Pero frecuentemente permanece la sensacion de vivir incomprendido vy
marginado. De nada sirve renovar los esfuerzos para lograr comprension y aceptacion. Hasta
podré parecer que cuanto mas lo intento menos logro. Me queda como solucion el plantearme el
estatus dentro de mi comunidad como un reto espiritual. Tanto en la vida religiosa como en la
matrimonial se dan situaciones tan complicadas que no permiten entrever solucién posible. Esta
circunstancia me obliga de alguna manera a vivir mas en Dios y buscar mi paz en él. Porque si
no encuentro ayuda en mi comunidad tengo que preguntarme qué significa para mi la lectura del
salmo 23: «El Sefior es mi pastor, nada me puede faltar». ;Es Dios solo el garante de mi
bienestar y estoy en disposicion de afirmar con Teresa de Avila que «solo Dios basta»?

Los problemas sin visible solucion dentro de la comunidad podrian servir de test para
poner en claro mi conducta ante Dios. Me pueden ensefiar a edificar en el Sefior, a orientar a €l
solo mis aspiraciones y deseos, a esperarlo todo de él. Si no logro encontrar en la comunidad el
calor de hogar que necesito, deberé buscarlo dentro de mi mismo. Existe efectivamente un
espacio en mi interior al que no pueden llegar los pinchazos de mis comparieros, un remanso de
paz en el que habita misteriosamente Dios dentro de mi y donde yo puedo sentirme comodo
viviendo con él en mi propia casa. De mi depende estar dando vueltas y lamentar mis problemas
de incomprension o aprovechar por el contrario esa situacion para intensificar mi intimidad en el
trato con Dios.

Los ejemplos anteriores ponen énfasis y marcan con mas relieve algunos aspectos de la
espiritualidad nacida desde abajo, desde los bajos fondos de nuestras limitaciones y miserias.
Consiste en encorvarse para ver lo que hay alli, en tomar muy en consideracién los sentimientos
que brotan del interior y en no ser excesivamente faciles a la hora de condenar cualquier
emocién o tendencia que brote desde dentro. Entendemos, por el contrario, que Dios habla a
través de esos impulsos o sentimientos para atraer nuestra atencion sobre el riesgo de estar
viviendo al margen de la propia vida. El didlogo con los sentimientos y aspiraciones podria



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 29

ayudarnos a observar méas detalladamente las zonas olvidadas de nuestra personalidad sin las
cuales la vida queda notablemente empobrecida. Las emociones que injustificadamente nos
vetamos podrian proporcionarnos una inestimable ayuda para cotejar la imagen que Dios mismo
tiene de nosotros con nuestro autoconcepto, frecuentemente superpuesto sobre aquélla. Muchas
veces hacemos consistir nuestro ideal en ser personas que saben controlarse y permanecer
serenas, pacificas, amables. Pero quiza con esta imagen propia desplazamos la de Dios. Existe tal
vez algo en mi que desea vivir de otra manera mas personal, algo que sélo Dios puede hacer
crecer y que yo me empefio en reprimir porque no coincide con mis ideales prefabricados.

Pero, al mismo tiempo, me estoy dando cuenta de que en mi espiritualidad desde abajo se
incluye la aspiracion o deseo de trasformarme, de ser capaz de encontrar mi camino hacia Dios,
el mismo de mi juventud pero con variaciones y matices nuevos. La espiritualidad desde abajo
me convence de que nunca seré capaz de inventar un método para trasformarme y salvarme.
Debo, por el contrario, repetirme sin cansancio: A pesar de todos tus esfuerzos espirituales y de
los libros que escribes seguirds enfrentandote a los mismos problemas y nunca lograrés verte
libre de tu sensibilidad y afectos desordenados. Esta sincera confesion me abre a la accién de la
gracia. Entonces comprenderé que debo abrir también mis manos y presentarme con ellas
abiertas ante Dios. En este sentido me impresionaron profundamente las palabras con que
termina la novela de Graham Greene El fin de la aventura. El autor, que se habia enamorado de
Sara, esta tomando unas copas en compafiia de su marido y reza asi:

Sefior, t0 has hecho ya demasiado, t0 me has arrebatado demasiado. Yo me siento
demasiado cansado y viejo para empezar otra historia de amor. Por favor, déjame solo para
siempre.

Después de todas las aventuras pasionales con su amada, al fin de la aventura sélo puede
confiar en Dios. Esta experiencia de Dios no fue el fruto de sus virtudes si no el fracaso de su
amor prohibido. De manera parecida reza el cura rural en la novela de G. Bernanos:

Sefior, me encuentro completamente al desnudo como sélo ante ti puedo estar, porque
nada escapa a tu conmovedora providencia ni a tu conmovedor amor.

Llegara un dia en que me sienta cansado de tanto ensayo de trasformacién. Tanto intento
de sentirme libre en Dios no serd entonces virtud mia de la que pueda enorgullecerme sino la
expresion de este presentarme desnudo ante ti. Entonces me dejaré caer en Dios porque es la
Unica posibilidad que me queda. Y me sentiré al fin libre de tanta absurda pretension de atribuir
los logros de mi espiritualidad a merecimientos propios.

Dialogo con mis enfermedades

La espiritualidad desde abajo ensefia también una nueva manera de encarar las
enfermedades. Late en cada uno un deseo inconsciente de vivir como si nunca fuéramos a caer
enfermos. La enfermedad se suele considerar como un pequefio fallo, una derrota. No podemos
extender tanto nuestro control como para inmunizarnos contra toda eventualidad. Podemos
padecer una infeccion y entonces el organismo reacciona ante la nueva situacion conflictiva y
sus problemas. Frecuentemente reaccionamos con enfado y deseariamos poner el cuerpo
nuevamente en orden mediante la aplicacion de medicinas, una dieta adecuada o ejercicios
deportivos. Un régimen de vida sana es ciertamente un buen procedimiento para control de si y
de las carencias. Pero si se piensa que puede haber un estilo de vida capaz de garantizar la salud
en toda circunstancia, estamos idealizando un nuevo falso modelo de perfeccion. La enfermedad
puede brindar una excelente ocasion de hacer el descubrimiento de nuestro tesoro. Si nunca
cayéramos enfermos viviriamos en la superficie falsificada de nuestra naturaleza humana. La



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 30

naturaleza no nos mantiene por si misma tan atentos a las llamadas de Dios como para vivir
espontaneamente el ideal que él ha creado. La enfermedad viene a ser como un grito de Dios que
nos introduce en la verdad y nos orienta en direccion al tesoro que hay oculto en nosotros.

Vamos a citar algunos ejemplos para aclarar como se puede entablar un diélogo con las
enfermedades y-como puede Dios, a traves de ellas ponernos en la pista del tesoro escondido.
Toda enfermedad puede brindar una oportunidad de descubrir en nosotros nuevas posibilidades.
Puede llevarnos también a una cierta depresion si nos encogemos por miedo a soportar los
sufrimientos que van a pesar sobre nosotros como una carga. Frecuentemente no se ve sentido
alguno a la enfermedad, ni se adivina a donde puede llevarnos. Pero precisamente en el absurdo
de la enfermedad, en la depresion por la salud perdida, en la noche oscura del dolor, puede
obrarse la maravilla de la apertura del corazon a Dios, de tal manera que renunciemos a todo
intento de confiar en nuestras posibilidades y decidamos entregarnos completamente a él.

Hay sacerdotes que tienen miedo a sentir mareos durante la celebracion de la misa. Suele
suceder en los momentos inmediatamente posteriores a la consagracion. Unos se mantienen en
pie apoyandose en el altar, a otros les brota el sudor por todos los poros del cuerpo. Algunos
piensan que todo se debe a que algo no funciona bien y se dedican a consultar médicos en busca
de remedio. Seria mejor preguntar: ;Ddnde me sucede el mareo? La pregunta no tiene
intencionalidad moral. Nadie se marea conscientemente. Pero el mareo es un chivato de alarma
que sefiala un desacuerdo o division interior entre el ideal y la realidad.

En la mayor parte de los casos es la espiritualidad desde arriba la responsable de estos
mareos. Puede uno haberse propuesto un ideal tan elevado que le produzca vértigo. En muchos
sacerdotes esta latente en el momento de la consagracion el viejo ideal del sacerdote como un ser
con poderes para trasformar lo terreno en celestial, que penetra durante las celebraciones
litdrgicas en el santuario y entra en contacto con la divinidad, etc. Al mismo tiempo se esta
dando cuenta de que es un ser humano de carne y hueso, con debilidades y pecados, con
representaciones sexuales e impulsos agresivos. Y no es capaz de hacer la sintesis 0 composicion
de estas dos imagenes dispares. Entonces es cuando reacciona el cuerpo. Los impulsos
reprimidos se anuncian con tanta fuerza que es imposible no percatarse de ello. Intentar
dominarse pero apretar los dientes no sirve de nada. El sacerdote necesita situarse abiertamente
ante su propia realidad. Si lograra establecer dialogo con sus mareos podria recibir informacion
sobre esta duplicidad y ayuda adecuada para coordinarla, para asumir la realidad de ser humano
con limitaciones y faltas, y dejarse confiadamente aceptar tal como es por Dios en su servicio.

Esto le ayudaria a no sentirse superior a nadie y a no sucumbir a una determinada ideologia
0 concepcion del sacerdocio. Podria purificar el concepto del sacerdocio de influjos paganos e
introducir al sacerdote cristiano en su verdadero concepto tal como se describe en la carta a los
hebreos:

No tenemos un sumo sacerdote incapaz de compadecerse de nuestras debilidades, sino uno
probado en todo igual que nosotros, excluido el pecado... Todo sumo sacerdote se escoge
siempre entre los hombres y se establece para que los represente ante Dios (4,15; 5, 1).

Naturalmente, el dialogo con los mareos no es garantia en modo alguno su desaparicién
total, pero probablemente ayuda a interpretar mejor la situacion real.

El dolor de cabeza limita el rendimiento en el trabajo. Lo mas normal es tomar un remedio
para hacerlo desaparecer lo antes posible. Pero entonces no tenemos tiempo de enterarnos de lo
gue nos queria decir. Los dolores de cabeza suelen ser expresion de desbordamiento, de estar
trabajando a presion. A veces es sefial de no encontrarnos a gusto dentro de nuestro entorno
social. Si eliminamos el dolor de cabeza a base de ingerir tabletas, desperdiciamos una buena
ocasion de escuchar el mensaje que se hace inevitable voz en nosotros en forma de dolor.



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 31

Nuestro cuerpo nos obliga a tomarnos un descanso que sin el dolor no nos tomariamos. Y
protesta por medio de su Unico lenguaje posible cuando nos hemos excedido.

Deberiamos estar muy agradecidos al cuerpo cuando reacciona con energia. ES nuestro
compafiero fiel que ladra furiosamente cuando taponamos con desmesurado activismo exterior el
acceso a la cdmara de nuestro tesoro. No debemos reaccionar precipitadamente desde arriba a las
indicaciones hechas por el cuerpo desde abajo obligandole con medicamentos a obedecernos
inmediatamente. Al contrario, se le debe prestar mucha atencion para ver qué quiere decirnos. Es
Dios mismo el que me esta ayudando a reflexionar sobre mi realidad por medio de la enfermedad
y yo no puedo soslayarla en mi camino hacia él. Muy al contrario, debo dejar que la enfermedad
me tense hacia Dios, verdadera salud del cuerpo y del alma. Mi tesoro se esconde en la zona
doliente de mi yo. En lugar de tratar de controlar la enfermedad con medicamentos seria mas
positivo entrar en diadlogo con ella. Quiza pudiera hacernos Utiles advertencias sobre algo que no
estd funcionando bien, o demostrarnos que estamos viviendo contra nuestra vocacion y contra el
proyecto de Dios sobre nosotros. Si logramos reconciliarnos con la enfermedad nos pondrd muy
pronto en contacto con aspectos y posibilidades hasta ahora desconocidas. La enfermedad es el
perro que ladra furioso en el interior de nuestra torre y no cesara de ladrar hasta que le hagamos
caso y nos vayamos con él en busca del tesoro.

No se pretende con ello vernos libres de toda enfermedad. A veces necesitamos un monitor
permanente para vivir conforme a nuestra verdad. Puede serlo una pertinaz alergia que no
desaparece ni con tratamientos psicoldgicos y que esta aconsejando autocontrol, orden en la
propia casa y moderacion en nuestros deseos. La alergia podria obligarme a poner en mi mas
orden y a vivir mi propia vida sin sometimiento a las imposiciones de patrones ajenos. Para
otros, un simple catarro puede convertirse en llamada .a vivir en autenticidad, a dar mas
credibilidad a los propios sentimientos y exteriorizarlos sin temor en lugar de comportarse segun
las expectativas de los demas. Por eso deberiamos familiarizarnos con los sintomas de la
enfermedad porque son ellos generalmente los que nos sefialan el camino de la terapia, los qUE
nos dicen en qué debemos fijarnos.

Pero nadie debe pensar que siempre es posible trasformar las enfermedades mediante el
dialogo mientras se va de camino hacia el tesoro. Con demasiada frecuencia queda en el misterio
el sentido profundo de la enfermedad y lo Unico cierto que trae son sus insoportables dolores. Por
mas que se insista en preguntar no revela su secreto, no desvela el fin al que quiere llevarnos.
Existen enfermedades que son expresion del alma; existen otras que son expresion del destino y
nos vienen enviadas desde fuera sin que sea posible conocer nuestra realidad psicoldgica a través
de ellas y sus sintomas. Cuando esto sucede no queda mas remedio que aceptar la enfermedad y
ofrecerse a Dios juntamente con ella. La enfermedad entonces, nos obliga a deponer todas las
armas humanas y capitular ante Dios, si bien no es tarea facil ponerse confiadamente en sus
manos mientras persiste la enfermedad. Frecuentemente estamos pagando tributo a una
espiritualidad desde arriba segun la cual nadie caeria enfermo si viviera santamente. Nuestro
desorden es demasiado grave como para poder controlar la enfermedad nuevamente. Y surgen
sentimientos de culpabilidad pensando que la enfermedad es castigo de errores pasados. ¢Qué
hacer? Renunciar a toda investigacion sobre las causas, alejar de la mente todo sentimiento de
culpabilidad y ponernos sencilla y confiadamente en manos de Dios. Los caminos de Dios no
son nuestros caminos. La enfermedad es un encuentro con Dios que nos excede y desborda. Hay
que romper todas las falsas representaciones humanas de Dios y de nosotros para aceptar y
entregarnos al verdadero Dios, el que trastorna todos nuestros planes y representaciones para
introducirnos totalmente en su verdad.



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 32

Tratamiento de nuestras heridas y traumas

La espiritualidad desde abajo me ensefia un nuevo comportamiento ante la realidad de mis
heridas. No hay nadie sin cicatrices y marcas de los golpes de la vida. Uno, por ejemplo, recibid
malos tratos en su infancia sin poder hacer nada para protegerse. A otro le tomaron por objeto de
burlas y nunca fue considerado en serio. Quiza otro fue objeto de abusos sexuales. Todas estas
historias dejan heridas profundas. Para John Bradshaw las heridas mas graves son las del
espiritu, cuando uno no se siente respetado en su unicidad, en sus caracteristicas como individuo:

Las heridas del espiritu son las principales responsables de que haya nifios que llegan a
adultos inseguros, timidos, incapaces de iniciativas. La historia de muchos hombres y mujeres
moralmente hundidos se debe a que un nifio en si maravilloso, bien dotado, tal vez
excepcionalmente valioso, ha llegado a perder el sentimiento de ser lo que es.

Muchos se protegen contra las heridas de su infancia con crispamientos interiores. Es una
reaccion que pudo ser necesaria para sobrevivir pero limita ahora las posibilidades que ofrece la
vida. Otros se cuidan mucho de conservar bien ocultas sus heridas bajo una tapadera opaca. Ese
cuidado, casi obsesion, tiene como consecuencia una vida en constante situacién de miedo a que
la tapadera no se sostenga y la presion interior produzca una tremenda explosién. Otros se dejan
paralizar por sus heridas. No hacen mas que darle vueltas al asunto y se niegan a vivir en paz y
confianza por miedo a recibir nuevas lesiones.

La espiritualidad desde abajo ensefia que es exactamente el lugar de las heridas donde
podemos descubrir el tesoro escondido en el fondo de nuestra alma. Henry Nouwen decia con
ocasion de la inauguracion de nuestra casa de ejercicios hace tres afios: «En el lugar de nuestras
heridas, en sus propios agujeros, esta el lugar y la puerta para entrar hasta Dios».

Por esos agujeros se puede entrar también al encuentro con el verdadero yo. Mis heridas
me llevan a descubrir quién soy. En esas heridas me pongo en contacto con mi corazon, me
revitalizo, hago el descubrimiento de mi mismo. Las heridas rasgan todos los velos de las
mascaras que me he puesto encima y dejan al descubierto mi verdadera realidad. Ciertamente, el
camino de la espiritualidad desde abajo puede resultar incomodo. Presupone una reconciliacién
con mis heridas hasta el punto de considerarlas como mis mejores amigas que me indican el
camino del tesoro. En el lugar exacto de mi lesidn me encuentro con mi verdad, conmigo mismo.
Alli sale a superficie mi verdadero yo y se hace oir su voz. Por ejemplo, la sefiora que a la edad
de tres afios recibia de su madre tremendas palizas con golpes de bastén sobre la espalda desnuda
sin que supiera nunca exactamente por qué. Por una especie de automatismo se ponia
estoicamente rigida como Unico medio de defensa en medio de su impotencia y rabia. Ahora, a
los cincuenta afios, padece constantes dolores de espalda. En el tratamiento de psicoterapia ha
caido en la cuenta de que con su actitud rigida pretendia defenderse contra los golpes de la vida.
Pero el conocimiento de la causa no elimina sus dolores. Sélo tras el contacto con sus traumas
por medio del didlogo por una parte y los masajes por otra, ha logrado liberarse de todas sus
crispaciones. Comenz0 a recuperar la sensibilidad normal en la espalda y a irradiar corrientes de
energia. Es como si hubiera florecido en una nueva primavera y es muy feliz con su nueva
vitalidad recuperada. Reconoce que entonces era necesario adoptar esa rigidez pero no seria
bueno ahora porque no serviria mas que para intensificar los dolores. Ahora se siente fuerte,
puede enfrentarse con el dolor de su infancia, puede renunciar a sus impulsos de rabia idealizada
contra las agresiones de su madre. El dialogo con el dolor de la espalda y la contemplacion
serena de las heridas de la vida han hecho renacer en ella la vida. Esta en disposicion de
reconciliarse con su pasado, visto ahora con sentido realista, con sus heridas, con sus
experiencias positivas. Y nota como las cosas de la vida fluyen sin dificultad, como recupera el
gusto de vivir. Su vida espiritual sufrio tambien durante largas temporadas la tentacion de
distanciamiento de su herida; ahora la contempla de frente sin temor, puede considerarla como



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 33

una fuente de espiritualidad y aprendizaje del amor. La herida la mantiene en permanente estado
de vigilancia para no permitir que cierre o cicatrice en falso porque debe permanecer abierta
como una puerta de entrada para Dios.

Otra sefiora suele reaccionar hipersensiblemente ante cualquier asomo de critica. En todo
ve actitudes de rechazo a su persona. Siendo nifia la encomendd su madre a una tia y desde
entonces siempre se consider6 como una incomoda carga para su madre. Ahora la mas minima
critica reabre la herida del rechazo, del complejo de ser una carga. No hay consideracion capaz
de sacarla de este estado de hipersensibilidad, ni siquiera los ensayos a través de la oracion y
meditacion. A pesar de sus constantes oraciones reacciona siempre igual y ademas se irrita de
que suceda asi. La espiritualidad desde abajo le aconsejaria descender a su sensibilidad, a la
herida del rechazo, al no sentirse querida. Pero para cambiar necesita primero sentir de nuevo el
dolor de verse rechazada por su propia madre. En medio del dolor podré adivinar la existencia de
otro posible bienestar, de otro amor sin condiciones que la sostiene. De nada sirve refugiarse en
la oracién para escapar del dolor. Hay que convertir el dolor en oracion y llegar por el dolor al
contacto con su tesoro de nifia despreciada, que sin embargo es hija querida de Dios, revestida
por él de dignidad divina. El dolor puede llevarla a ver a Dios en el fondo de su herida. Tal vez
deba repetir la oracion de las Lamentaciones antes de ver cdmo su dolor se trasforma en alegria:

Estoy confinado en las tinieblas, como a los muertos de antafio. Me ha tapiado sin salida
cargandome de cadenas; por mas que grito: «Socorro», se hace sordo a mi suplica; me ha
cerrado el paso con sillares, y ha retorcido mis sendas. Me est& acechando como un 0so 0 como
un ledn escondido; me ha cerrado el camino para despedazarme y me ha dejado inerte (Jer 3, 6-
11).

Cuando logre agotar todo su dolor ante Dios tomara las debidas distancias respecto a sus
heridas y éstas podran cicatrizar para siempre y trasformarse.

La vida nos depara insospechadas decepciones cuando menos lo esperamos. Nos
decepcionamos de nosotros mismos, nos decepcionan nuestros fallos y fracasos. Nos decepciona
la profesion, la pareja, la familia, la vida en comunidad religiosa o en la parroquia. Hay quienes
reaccionan con resignacion ante estas decepciones. Y se acomodan a la vida como es. Pero
sucede que reaccionando asi estan extinguiendo la vitalidad y matan la esperanza en su corazon.
Quedan enterradas todas las ilusiones de la vida También las decepciones pueden llevarme al
descubrimiento del tesoro interior. Quiza pretenden liberarme de mi condicion de sofiador, de los
suefios dorados sobre mi persona y sobre el futuro de mi vida. Quiza lo miraba todo con gafas de
color rosa y ahora viene la decepcion; se rompen los cristales y aparece mi vida en su verdad. La
«desilusion» deja al descubierto la «ilusidn» en que yo vivia y ésta se desvanece. Ahora veo que
mi autoconcepto era notorio y ridiculamente exagerado, sin ajuste a la realidad. La decepcion es,
por tanto, una gran oportunidad de descubrir mi verdad, lo que soy ante Dios. Naturalmente, toda
decepcién produce dolor inicialmente. En ese dolor puedo empezar a reconciliarme con la
realidad y asi vivir en ella, pisar tierra, vivir de acuerdo con lo que soy.

Las ostras lesionadas logran formar una perla en sus llagas. Son capaces de trasformar el
dolor en perlas. En ellas se desarrollan perlas pero no pueden llegar a formarse en mi si no me
reconcilio con mis heridas. Si en lugar de hacerlo me limito a apretar los dientes para cerrar mis
heridas con espasmos, no podra desarrollarse ni llegar a perfeccion nada. El contacto con las
heridas suele ser doloroso y esto revela impotencia para liberarse de ellas. Y quedaran siempre
en mi aunque no sea mas que en forma de cicatrices.

Pero si consigo aceptar mis heridas, podran trasformarse en fuentes de vida y de amor. Hay
vida también en las heridas; alli vivo también yo, alli puedo hacer experiencias de mi y de los
otros. Puedo dejar a los demas entrar en mi por mis heridas, y éstas pueden servir de medicina
para curar a otros. Decian los griegos antiguos: «Sélo puede curar el médico que ha estado €l
mismo enfermo». Nadie puede entrar en mi por mis zonas amuralladas. Dios y los demas



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 34

pueden entrar en mi interior por las brechas de mis heridas; yo puedo encontrarme alli con mi
verdadero yo, tal como soy ante Dios.

Frecuentemente vivimos en la ilusion de que todas nuestras heridas pueden cicatrizar. Y
pretendemos instrumentalizar a Dios para coaccionarle a que las cure y a que lo haga de manera
qgue no vuelvan jamas a molestar. Pero mientras no cicatrizan no podemos resistirnos a la
tentacion de tocarlas con lo cual agravamos mas la situacion. Luego nos quejamos a Dios que
permite esa herida. Pero si queremos que se convierta en puerta de entrada de Dios a nuestro
interior, al espacio sereno y sano en que él habita dentro de nosotros, tenemos que estar
dispuestos a reconciliarnos con ella, porque nos fuerza a buscar su curacion en nuestro interior,
no en la actividad y fortaleza exterior. Por muy golpeados que estemos por la vida existe en el
interior de cada uno un espacio sano, el sancta sanctorum o santuario sagrado al que sdélo tiene
acceso Dios. Alli, en medio de nuestro ser desgarrado, podemos sentir la presencia de un Dios
que sana.

Experiencia ante la propia nada y ante el fracaso

Segun André Louf el camino hacia Dios pasa siempre por la experiencia de la propia nada.
En el momento en que ya no puedo mas, cuando todo se me ha ido de las manos y lo Unico cierto
gue me queda es la constatacion de mi fracaso, es precisamente entonces el momento en que ya
no tengo otro remedio que el de rendirme y ponerme en manos de Dios, abrir bien mis manos y
presentarlas bien abiertas ante él. La experiencia de Dios no llega nunca como recompensa a
nuestro esfuerzo; es la respuesta de Dios al reconocimiento y confesion de la impotencia del
hombre. La meta de todo camino espiritual es llegar a ponerse en manos de Dios. Louf habla de
una espiritualidad de la flaqueza.

Toda practica de ascética auténtica debe proponerse como objetivo llevar al monje hasta
el punto cero donde se desintegran sus fuerzas y se ve confrontado con su debilidad pura y dura.
Su corazén quedara quebrantado, deshecho, y lo mismo que con el corazon le sucedera con
todos sus proyectos humanos de perfeccion. En ese corazon contrito y quebrantado por la
experiencia de su radical impotencia puede penetrar la fuerza de Dios y empezar su obra de
nuevo. La ascética parecerd un prodigio, un nuevo prodigio permanente en un corazon contrito
confrontado con su propia impotencia y al mismo tiempo con la omnipotencia de Dios.

Louf cita una opinion del abba Moisés:

Los ayunos y vigilias tienen como finalidad llevar al monje a desconfiar de si para
introducirle en la practica de la humildad. Una vez logrado ese objetivo ya esta en disposicion
de intentar llegar al corazén de Dios quien intervendra obrando sus prodigios.

La ascética no confronta con la fortaleza sino con la debilidad, con la experiencia de que
no podemos mejorar sin la gracia de Dios de la que dependemos en todo. Debo, por tanto,
desconfiar de mi y de mis posibilidades para contar solo con las posibilidades de Dios en cuyas
manos me pongo.

A pesar de todos los fracasos, los monjes hablan y llaman a la préactica de la ascética.
Porque sin el esfuerzo de la ascética o entrenamiento espiritual, la gracia vendria a ser entendida
como «un tapahuecos muy comodo», como la define Bonhoeffer. Cuando llego a la conviccion
de que, a pesar de mis esfuerzos, no logro mejorar en la vida espiritual, estoy en disposicién de
comprender mejor el significado de la gracia y lo que el cura rural escribia en su diario en la
novela de Berndnos: «Todo es gracia». Louf explica con un ejemplo qué entiende él por ascética
de la debilidad:



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 35

Imaginate el caso de un joven monje que viene al abad y le pregunta: ¢Puedo levantarme
mafiana una hora antes? Puedo hacerlo muy bien, créame. Bien, responde el abad, si puedes
hacerlo entonces no es necesario, carece de sentido. Porgue si es asi, te encuentras ya en el lado
de los justos. Muy distinto seria el caso si el joven monje dijera: Este es mi punto débil y yo
siento que Dios me pide eso para hacerme ver su fuerza en mi debilidad. Esto es ascética. Y
evidentemente, no todos estan llamados a practicarla.

La ascética no consiste en hacer pruebas de fortaleza sino en conocer los propios limites
para fiarse del que es Infinito. Sigue diciendo Louf:

Estoy convencido de que la ascética monastica no puede ser mas que un gesto de seres
pobres y débiles que se fian de la gracia, de lo contrario seria ascética pagana.

Aveces no le queda a Dios otro remedio para llevar al hombre al conocimiento de su
debilidad que permitir su pecado. Dice Isaac de Ninive:

Cuando a Dios ya no le queda otro remedio, permite el pecado, y lo permite para llevar al
hombre al conocimiento profundo de su debilidad y flaqueza. Es el Gltimo remedio, y a veces se
sirve Dios de él porque su fuerza se manifiesta mejor en la debilidad.

En mi pecado se desvanecen todas las vanas ilusiones que me habia formado sobre mi y
sobre mi camino espiritual. En él compruebo que toda mi ascética no me ha servido de nada para
evitar el pecado y llego a la conclusién de que no puedo darme a mi mismo garantias de no pecar
mas. Seguiré cayendo si Dios no me sostiene. Puedo ensayar todos los métodos posibles, pero
sin la ayuda dé Dios seguiré siendo y sintiéndome siempre débil. Si soy capaz de llegar a esta
sincera conclusion, ya no me queda otro remedio que el de entregarme a Dios. Esta entrega hace
caer por tierra todos los muros de separacion que yo habia levantado entre mi y Dios. Me
quedaré con las manos vacias pero es mejor asi porque me ayudarad a capitular ante Dios. La
culpa sera entonces una «feliz culpa» que me convencera de mi propia nada. No puedo darme
garantias fiables. EI pecado me remite con fuerza a Dios, Unico capaz de cambiarme.

Todo depende de la manera de interpretar mis experiencias y de reaccionar ante ellas.
Porque puedo interpretar mi experiencia de pecado como una traicion y reaccionar con violentos
autorreproches. Esta reaccion me llevaria facilmente a una situacion de depresién interior y de
resignacion. Puedo reaccionar restando importancia al pecado y entonces mi vida espiritual
quedara aburguesada. Puedo también desplazar el pecado y entonces me convierto en fariseo. La
espiritualidad desde abajo me invita a intentar descubrir en el pecado la oportunidad ofrecida de
abrirme totalmente a Dios. Por supuesto, con esto no se invita a nadie a pecar conscientemente.
Debemos luchar sin descanso para ser trasformados por Dios y, a pesar de todo, nos volveremos
a ver sorprendidos en pecado. Pero si nos reconciliamos con esta situacion, si confesamos
nuestra insuficiencia en la lucha por la perfeccion, en esa confesién encontraremos la gran
oportunidad de entregarnos a Dios. Por el pecado hace Dios que caiga toda mascara de nuestro
rostro y se derrumben los muros de esquematismos artificiales que habiamos levantado.
Entonces podemos presentarnos sin mascaras y pobres ante Dios para que su bondad nos dé
forma y nos guie.

Louf cita frecuentemente las palabras de san Pablo: «Te basta mi gracia. Porque mi fuerza
se manifiesta principalmente en la debilidad» ( 2 Cor 12, 9). Lo paradojico en la vida espiritual
consiste en la posibilidad de experimentar la fuerza de Dios en nuestra flagueza. En nuestra
ascética tenemos a veces el sentimiento y autoconviccion de poder seguir solos adelante en la
conquista de las virtudes. Llega el fracaso y entonces nos damos cuenta de la inutilidad de
nuestros esfuerzos y de la absoluta necesidad de la gracia de Dios. La gracia se instala en nuestra
flaqueza y se trasforma alli en fuerza del Espiritu.

El Espiritu solo puede trasformarnos cuando le dejamos abrir brechas y penetrar por
ellas. Antes tiene que derribar murallas, fortalezas y castillos.



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 36

La gracia no es una especie de cobertor que se extiende y lo tapa todo.

La gracia llega més al fondo que nuestro propio subconsciente, es lo més profundo en
nuestro castillo interior y necesita desarrollarse a través de la psique y del cuerpo.
Normalmente turbaréa toda la psique, la desarticulara y la ensamblara de nuevo, la herird y la
curara, la llevara por rectas y por curvas.

La gracia no destruye la naturaleza sino que edifica sobre ella y la perfecciona. Puede ser
también operativa sobre el yo llevandole al punto cero de sus profundidades. La decisiva prueba
espiritual de su vida lleva al monje al borde de la desesperacion, al limite de las posibilidades de
perder el control mental de si mismo. A tal extremo puede llegar si la gracia no le saca de los
abismos de su debilidad. Nada hay de extrafio. Cuando caen los muros de una falsa humildad y
de una falsa perfeccion todo comienza a ser otra vez posible. Cuando se le vienen abajo al monje
todos los ideales en los que habia puesto su ilusidén y confianza no le queda otra solucion posible
que la de entregarse totalmente a Dios.

En el Diario de un cura rural insiste constantemente Bernanos en la idea de que todo
cuanto puede sucedernos termina por desembocar en Dios, lo mismo la decepcién que la propia
maldad e incluso el mismo pecado. A las réplicas de la hija del conde: «Si la vida me
decepciona, me da lo mismo. Me vengaré y pagaré mal por mal», responde el cura: «A Dios se lo
encontrara usted a cada instante. Lancese siempre adelante cuanto quiera. Llegara un dia en que
se resquebrajara el muro y por todas sus brechas se abriran puertas hacia el cielo». También sus
fracasos personales y los de su parroquia llevan al cura a un amor mas depurado de Dios. Ya
préximo a la muerte se trasforma en amor toda la anterior desconfianza ante si y ante sus
fracasos.

La peculiar desconfianza de mi persona comienza a esfumarse y esta vez para siempre. La
lucha toca su fin. Ahora ya no puedo comprenderla. Me he reconciliado conmigo, con esta
pobre envoltura mortal. Odiarse es mucho mas facil de lo que se piensa. La gracia consiste en
olvidarse. Pero si muriera toda clase de orgullo, la gracia de las gracias consistiria en aprender
humildemente a amarse como parte que somos, aunque insignificante, del doliente cuerpo de
Cristo.

El fracaso personal suele generar desconfianza. Pero hasta esa misma desesperacion puede
abrirnos a la gracia de Dios que nos sostiene. Al final del capitulo IV hace san Benito una
emotiva llamada «a no desconfiar jamas de la misericordia de Dios», al hacer inventario de las
obras que se pueden realizar preparando nuestro molde para recibir en él la gracia de Dios, el
mas imprescindible instrumento en la arquitectura del espiritu. Tenia sin duda experiencia de
cémo las précticas puras de la ascética pueden inducir a la desconfianza ante la ineficacia en el
logro de nuestros deseos. Lo contrario nos sucede ante nuestras faltas y fracasos. Solemos
condenarnos o cerrar los 0jos. Mucho mejor seria tomar atentamente en la mano los fragmentos
de nuestra vida porque todavia es posible con ellos formar una nueva figura. Muchos tienen la
impresion de encontrarse sentados en medio de la vida como ante un montén de escombros y
reaccionan de manera pasiva. Pero los fragmentos pueden unirse de nuevo. Tal vez la figura
anterior tenia la piel demasiado estrecha y tuvo que reventar. El fracaso puede ofrecer una nueva
oportunidad. Generalmente se aprende mas de los fracasos que de los éxitos. Una vida de éxitos
es, segun C.G. Jung, el peor enemigo de la trasformacion. Por los fracasos e infidelidades se
llega a la conclusion de que solamente Dios puede edificar su casa, la casa de su gloria, con los
escombros de nuestra vida. Asi lo experimento en repetidas ocasiones el pueblo de Israel:

El Sefior consuela a Sién, consuela a sus ruinas: convertira su desierto en un edén, su
yermo en paraiso del Sefior (Is 51, 3).

Si a pesar de mis esfuerzos me sorprendo en las mismas faltas, o si recaigo en el mismo
pecado a pesar de mis préacticas ascéticas, no puedo achacar mi fracaso al egoismo. En lugar de



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 37

denostarme sera mas saludable extender las manos abiertas a Dios. No miraré mis pecados;
miraré la misericordia de Dios que me ama a pesar de mis pecados. Quiza entonces ya no
necesite demostrarle a Dios que con mi ascética no pretendia presentarme como bueno ante su
presencia. Si me presento a Dios con mi pecado, se viene abajo toda ambicién por falta de base.
Me siento libre de toda pretension de éxito en mi camino espiritual. Abro mis manos, me entrego
a Dios y me siento de manera insospechada en paz y libre. Nada me queda por conseguir. Es
Dios quien me trasforma, el que me abre a él por mis fracasos y pecados, por mis errores y
decepciones, para que cese al fin de mezclar a Dios con mis virtudes y me entregue
definitivamente a él. Ahi encuentro al verdadero Dios, al Dios que me acoge para que Viva, el
Dios al que canté el dia de mi profesidn: «Recibeme, Sefior, segun tu palabra y no permitas que
se frustren mis ardientes deseos.»

La espiritualidad desde abajo y la comunidad

La espiritualidad desde abajo pide otra manera de ser y estar en la comunidad. En los
conventos, en las comunidades religiosas, en las parroquias, es muy frecuente oir lamentos y
quejas de que la comunidad no llena las exigencias del ideal, de que a pesar de las elevadas
metas de perfeccidn espiritual, lo que se vive en realidad se sitUa a otro nivel inferior de vulgares
intrigas y rivalidades. Un frecuente intento de salida de esta situacion es reflexionar sobre la
manera de cumplir mejor con las exigencias del ideal. Lo que se consigue es fijar a la comunidad
un modelo de ideal inasequible. Mucho mas importante seria prestar un poco mas de atencion a
los ladridos de los perros dentro de la torre de la comunidad. Si se oyen quejas y. protestas, si los
miembros de la comunidad no viven satisfechos es porgue alli se esconde un tesoro que no ha
sido detectado. Los ladridos de los perros nos invitan a descender peldafios desde las cimas del
ideal y situarnos en el plano inferior de la realidad. Alli se pueden descubrir mecanismos de
blogueo pero también fuentes de energia latentes en la comunidad. Es alli donde hay que situarse
para renovarla.

En nuestra sociedad moderna es muy frecuente que todo el que ha cometido una
equivocacion se vea forzado a dimitir. Si un politico comete un grave error, enseguida llegan
gritos de todas partes pidiendo su cabeza. Y sucede que los politicos cogen miedo, se sienten
bloqueados, coaccionados a renunciar a toda iniciativa por temor a equivocarse. La politica
pierde asi espiritu de creatividad. EI que busca eficazmente un objetivo debe asumir el riesgo de
no acertar en todo. El espiritu de perfeccionismo que impera en nuestra sociedad frena a muchos
politicos en sus sinceros deseos de comprometerse con la sociedad y buscar nuevas formas de
convivencia. En la Iglesia no es muy distinto. Todos los que ocupan puestos de responsabilidad
buscan maneras de conservar las manos limpias por temor a que sus desaciertos o faltas queden
expuestos a la opinién pablica. Esta mentalidad produce, también aqui, hombres acomodaticios y
sin iniciativas. Richard Rohr ve representado este tipo de personas en el hombre de la mano seca
del evangelio (Mc 3, 1-6). Este hombre retiré su mano por miedo a quemarse los dedos. Y se le
secO. Ahora ya no es capaz de nada, no es capaz de emprender nada nuevo. Jesus ordena al
hombre: jExtiende tu mano! jToma tu vida en la mano y arriésgate!

El pueblo de Israel pudo comprobar dolorosamente que su historia no era precisamente una
historia de éxitos. En su hundimiento colectivo tuvo que aprender su inconsistencia como
pueblo, pero también aprendié que Dios es capaz de levantar y dirigir al caido. Semejantes
catastrofes colectivas se dan también en la Iglesia y en las familias religiosas. Lo que sucede es
que de ordinario se silencian. Nadie quiere saber nada de las lacras en la propia familia. Mateo,
por el contrario, procede de otra manera al contar la historia de Jesus. En la genealogia de Jesus
segun Mateo, no aparece la historia de un arbol genealdgico sano sino una historia que enlaza



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 38

con Jesus a través de gravisimos escandalos. Ya el hecho de dividir la genealogia en tres etapas
de catorce generaciones cada una esta indicando a las claras que la providencia divina acepta las
irregularidades y las incorpora a sus proyectos. No necesitamos, por tanto, presentar una historia
familiar inmaculada y santa. Por las brechas abiertas introduce Dios elementos nuevos vy
reconstruye las ruinas de las generaciones pasadas (Is 51, 4). La confesion de los errores de la
propia familia religiosa y de la Iglesia en general es un acto liberador. Ocultar los errores o
buscar faciles disculpas para todo nos ata al pasado y nos predispone para repetirlo. Solo el
franco reconocimiento de una historia no siempre limpia nos dispondria para un futuro mas
santo. Jean Vanier, fundador de El Arca, ha descrito maravillosamente en su libro La comunidad,
lugar de perddn y fiesta como una comunidad no puede vivir de la espiritualidad desde arriba. La
elevacion de sus altos ideales la incapacitan para aceptar al individuo real con sus limitaciones y
traumas. La manera de comportarse una comunidad con los enfermos y con los sujetos
considerados anonimos de segunda categoria -obreros inconsiderados-, es el mejor comprobante
que existe de la autenticidad de una comunidad cristiana. Vanier describe el papel de estos
sujetos:

Los miembros de segunda categoria traen un mensaje profético en sus dificultades. Son
ellos los que sacuden la comunidad exigiendo de ella credibilidad. Hay demasiadas
comunidades edificadas sobre el terreno movedizo de los suefios dorados y de bonitas palabras.
En ellas se repiten como un tépico coman palabras como amor, justicia, autenticidad, paz. El
individuo de segunda categoria propone metas de exigencias reales. Sus gritos claman por la
verdad, desenmascaran la mentira oculta bajo bonitas palabras, y dejan al descubierto la
distancia entre lo que se predicay lo que se hace.

Los enfermos cumplen la mision de poner a la comunidad ante un espejo. Si ésta no quiere
contemplarse en él, se condena a edificar en falso. Dentro de un organismo, el miembro enfermo
es siempre el mas débil, pero en su debilidad esta diciendo algo del organismo entero en cuanto
tal. Lo mismo sucede en las comunidades religiosas. De ahi la insoslayable necesidad de prestar
mayor atencion a los enfermos, a los sujetos andnimos de segunda categoria, a los insatisfechos,
a los criticones. Eso seria una espiritualidad desde abajo.

San Benito tiene muy presente esta espiritualidad al hacer la descripcion de la comunidad.
Del abad exige adaptacion al caracter y mentalidad de cada uno y mostrarse tan lleno de
comprension con todos que no sufra por el deterioro de la comunidad a él confiada sino que
pueda, por el contrario, alegrarse por su florecimiento. Hacerse todo a todos, ayudar a cada uno
en su individualidad. Para esto se requiere por parte del abad conocimiento personal de cada uno,
acompariamiento al lugar donde vive y nunca desbordarle con exigencias de irrealizables ideales.
La curacion entra por el interés, por el descenso, por la aproximacion. Interesante es el hecho de
que es el capitulo sobre las sanciones donde san Benito usa con mas frecuencia la palabra
«hermano». Evidentemente, la situacion de crisis y desaliento reclama con mayor urgencia el
interés, el respeto y la fe en Cristo visto en el hermano. «Utilice el abad todos los medios
posibles para atender a los hermanos que han faltado, porque "no necesitan de médico los sanos
sino los enfermos». Los detalles de atencion con los hermanos enfermos y con su situacion de
crisis dentro del convento es el distintivo de una auténtica comunidad imbuida del espiritu
cristiano.

En una empresa, los enfermos no tienen nada que hacer. Incluso los miembros directivos
pasan a segundo plano en la consideraciéon cuando enferman corporal o psiquicamente y quedan
parcialmente incapacitados para el rendimiento en el trabajo. Con esta inconsiderada valoracion
se esta programando en la empresa una creciente situacion de enfermedad en sus miembros.
Llegar a considerar a los enfermos como un espejo para la comunidad y para cada uno de sus
miembros y tratarlos con extremada solicitud y tacto espiritual es signo de identificacion en una
comunidad y crea, a la larga, un estilo de vida comunitaria mas humano y con mayor grado de
salud espiritual.



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 39

Humildad y humor, rasgos esenciales de la existencia humana

La espiritualidad desde abajo es un concepto nuevo para hablar de la via de la humildad tal
como describieron esta virtud los antiguos monjes. Si logramos situar bien la humildad dentro
del espiritu de san Benito y de la tradicion qué le inspira, y consideramos esta virtud ante todo
como una actitud religiosa, no caeremos en el peligro de desfigurarla asociandola a otros
conceptos negativos como los de encorvarse, arrastrarse, ceder ante las exigencias de la vida,
humildad de garabato..., expresiones todas de un profundo egoismo larvado. La virtud no es un
producto elaborable por el hombre porque es ante todo expresion de la experiencia de Dios y de
la realidad humana.

La humildad es el camino de descenso a la tierra, humus, a nuestra terrenalidad. La
familiaridad con este concepto de lo terrenal nos introduce también en el concepto de humor que
nos da un aspecto esencial de la humildad: su serenidad, su sentido del humor en el tratamiento
de la propia realidad y del mundo. Pero la humildad es también descripcion del camino del
fracaso, del camino hacia el punto cero en el que la vida parece desarticularse cuando en realidad
es alli donde adquiere cohesion en su apertura a Dios. Si lograramos llegar a aceptar que el
camino de la humildad es el camino hacia Dios, ya no perderiamos el tiempo combatiendo contra
nuestra naturaleza y renunciariamos a los inutiles esfuerzos por reformarnos.

Yo descubro constantemente en el acompafiamiento espiritual como mucha gente piensa
que necesita eliminar sus faltas, desarrollar mas espiritu de autoconfianza, hacerse mas fuerte.
Pero luego sufren desoladoras decepciones cuando comprueban que siguen siendo sensibles y
vulnerables. El fracaso en los intentos por conseguir una perfecta imperturbabilidad, por sentirse
seguros y fuertes es lo que nos puede abrir a Dios. Puede quizé hacernos también mas humanos.
Si reconocemos y aceptamos nuestro ser vulnerables, nuestro estar sometidos al influjo de los
sentimientos, necesitados de amor, dependientes alternativamente de estimulos y de frenos,
lograremos hacernos mas humanos que si hubiéramos logrado la serenidad estoica y la
autonomia personal. Nos hariamos también més aptos para relacionarnos con los demas que si
hubiéramos logrado blindarnos contra toda lesion. Y estaremos mas capacitados para entender
las cosas de Dios que si hubiéramos logrado el ideal prefijado.

Una espiritualidad inspirada en los motivos de humildad lleva a la madurez de una
personalidad que no se complace en hacerse artificialmente pequefia ni se comporta como quien
pide disculpas por haber venido al mundo. La humildad lleva al conocimiento de la realidad inte
rior al estado de serenidad, a la interpretacion de las cosas con sentido del humor. Y el humor
hace presentir que todo es posible en nosotros porque estamos formados del barro de la tierra y,
por lo tanto, nunca debemos hacer ascos de nada terrenal. EI humor es reconciliacion con nuestra
condicion humana, con nuestra terrenalidad y limitacion. En el humor reside la posibilidad de
ponerse uno: de acuerdo consigo mismo tal como es. El sociologo P. L. Berger llama al humor
«signo de la trascendencia». En el humor se supera y domina espiritualmente una situacion
adversa porque por una parte se reconcilia uno con ella y por otra la supera y relativiza desde el
punto de vista de Dios. Ahora bien, si el humor se reconcilia con la realidad y la trasforma,
puede por el contrario el idealismo equivaler a una huida de la realidad. Puesto que no somos
como nos gustaria ser, huimos de la realidad buscando refugio en elevados ideales y elaboramos
teorias sobre la vida espiritual sin punto de contacto con la pura realidad de cada dia.

Heinrich Litzeler piensa que el humor siempre esta relacionado con el intento de despojar
a la realidad de toda méscara:



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 40

Los mas significativos creadores de figuras cOmicas, -Aristofanes, Shakespeare,
Cervantes, Moliére, por ejemplo- eran hombres profundamente humanos y realistas, nada
humano les resultaba extrafio. Sabian descubrir lo humano detras de mil disfraces, de suntuosos
bastidores y sonoras palabras, y expresarlo en primeros planos con todo realismo.

El humor arranca del conocimiento propio sin mascaras y protege contra la tentacion de
considerarse uno a si mismo como un monumento historico. En el humor se encuentra la medida
exacta de lo que uno es. Ya no hay peligro de reventar en el intento de hincharse para aparentar
mas.

La persona capaz de contemplar sus defectos con una sonrisa, y la que se sabe enredada
en las ligaduras de la materia, esté en el camino del humor. Ambas distinguen agudamente la
imperfeccion del mundo pero no con amargura, desprecio, desesperacion o protesta. Aman a
pesar de todo la belleza de este mundo profundamente convencidos de que incluso en lo
imperfecto reina de alguna manera el orden.

El humor crece en la imperfeccién de lo creado y llega a su maximo esplendor en el amor
del mundo. Conoce las cosas pequefias y las grandes, tiene suficiente libertad para no irritarse
por lo pequefio. Seria una falta incalificable contra la fe pensar que los errores y enredos de los
hombres pueden perturbar el gran orden del mundo en su conjunto. No se pueden exagerar las
cosas. Solo asi es posible responder a los dones del cielo de la manera que el mismo cielo
quiere: con paz, con serenidad, con fe en el resultado final.

Porque, en definitiva, el humor no es cosa de carécter sino de fe. El humor sabe decir si a
su destino consciente de que «la nada humana esta sostenida por el todo de Dios e impregnada de
su amor.» Los conceptos fundamentales del humor: libertad, mesura, totalidad, juego, son
también «aspiraciones profundas del hombre religioso. Nadie puede vivir de Dios sin liberarse
de las cosas en cuanto individualidades para vivir en la totalidad, sin reconocer la medida y
orden de cada cosa, sin realizar su existencia concebida como un alegre fluir del Creador de
todo».

No es casualidad ni pura coincidencia el hecho de que todos los maestros de la vida
espiritual en oriente y en occidente inculquen igualmente la virtud de la humildad. El
reconocimiento de nuestra condicion de humanos no es sélo una condicion previa para la
perfecta hominizacion sino también un presupuesto indispensable para entrar en la experiencia
de Dios. Sin humildad existe siempre el peligro de pretender instrumentalizar a Dios. Por eso
insisten tanto los misticos en pedir humildad. Sin humildad tenderia el mistico a identificarse
precipitadamente con Dios y ya no habria distancia entre nuestro yo y Dios en nosotros. La
tension entre nuestra condicion humana, nuestra terrenalidad, por un lado y el don de la gracia
divina por otro, que nos impregna y hace hijos de Dios, es un componente esencial de la vida
espiritual. S6lo se puede recibir el don de la gracia cuando se es plenamente consciente de la
realidad de ser humanos. Por eso no resulta exagerado ni extraiio que hombres muy adelantados
en el camino espiritual insistan en la humildad porque saben muy bien que el acceso a Dios s6lo
es posible en humildad. La humildad es el polotierra en nuestro camino espiritual. Cuanto mas
intensa sea la experiencia de Dios, con tanta mayor intensidad hay que acentuar también el
antipolo, la humildad, la terrenalidad. De no hacerlo asi estariamos siempre en peligro de
identificarnos con Dios mismo y de instrumentalizarle en beneficio propio. La humildad protege
nuestros encuentros con Dios contra la inflacion, contra el ostentoso pavonearse, contra la
tentacion de identificacién con Dios. Y hay que recordar también que la identificacion con el
ideal arquetipico lleva a alejarse o hasta a perder de vista la realidad. Me sentiré dividido,
interiormente roto, obligado a cerrar los 0jos a mi verdad. La humildad nos protege también
contra la tentacion de eliminar la figura de Dios de nuestro camino y la de saltar por encima de
nuestra humanidad; nos defiende contra el orgullo, el peor enemigo del hombre religioso. Para
los antiguos monjes, la humildad no es sélo un sentimiento de bajeza y terrenalidad sino también



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 41

una version distinta de la mansedumbre y ternura. La palabra utilizada en griego para hablar de
la humildad es muy afin a los conceptos de bondad, amabilidad, mansedumbre. Para Evagrio
Pdntico es la mansedumbre la mejor marca o caracteristica del director espiritual. Si se trata de la
comprension con las debilidades y faltas del préjimo, entonces se habla de misericordia. La
mansedumbre de una persona demuestra que el conocimiento de si misma ha logrado trasformar
su corazon. Evagrio aconseja no separar la continencia de la mansedumbre:

La continencia somete solo las tendencias del cuerpo, la mansedumbre trasforma el
entendimiento y lo convierte en vidente (Carta 27).

Por eso es la mansedumbre un condicionante de la contemplacion. Evagrio remite a
Moisés, el hombre mas manso del mundo (Num 12, 3). Sélo podemos ver a Dios si imitamos a
Moisés en su mansedumbre y sin ésta lo Unico que consigue la ascética es oscurecer el espiritu.
Por eso aconseja Evagrio a sus discipulos:

Ante todo no olvides nunca la mansedumbre ni la prudencia porque estas dos virtudes
purifican el alma e introducen en la intimidad de Cristo (Carta 34).

El Nuevo Testamento entiende la humildad como una conducta no sélo ante Dios sino
también frente a los hombres. Por lo tanto, la humildad se relaciona intimamente con otras
virtudes como la mansedumbre, la amabilidad, la magnanimidad. «Revestios de ternura
entrafiable, de .agrado, humildad, sencillez y tolerancia» (Col 3, 12). Con estos cinco conceptos
describe Pablo la conducta de Dios con los hombres y la conducta del hombre nuevo redimido
por Cristo. EI humilde nunca desprecia a su hermano o hermana porque ve a Cristo en ellos. Por
eso pertenece a la humildad el componente de respeto ante el misterio del préjimo y la
magnanimidad o grandeza de corazon, en el que siempre hay espacio para el otro. El que se ha
encontrado con su humanidad ya no encuentra nada humano que le resulte extrafio. Esta
reconciliado con todo lo humano que pueda encontrar, por ejemplo, en los débiles y enfermos, en
los imperfectos y resentidos. Todo lo contempla a través del prisma misericordioso de Dios vy,
con la mirada compasiva de Jesus. No le queda otra opcién que la de imitar los ejemplos divinos
de compasion y misericordia en todo cuanto ve en su propia alma y en los demas. Pero la
mansedumbre no es un comportamiento que brota espontaneamente del carécter, tampoco es un
concepto negativo equivalente a falta de agresividad. Es, sencillamente, una expresion de fe en la
misericordia de Dios que envié a su Hijo a la realidad de nuestra tierra. Jesus asumi6 todo lo
humano vy, al asumirlo, lo redimi6. En su humanidad cargd con todas nuestras debilidades y
humanidades y las llevo al cielo. Por haber descendido a las profundidades de la tierra pudo
también ascender al cielo. De esta manera nos ensefid el camino. No es posible ascender al cielo
sin descender a las profundidades de la tierra, al humus, a la terrenalidad, a las zonas en sombras
del inconsciente, a nuestra debilidad humana. Lo paraddjico en la ascension espiritual descrita
por Benito al comienzo del capitulo sobre la humildad, es la paradoja de todo método de
espiritualidad. Para subir a Dios hay que bajar al fondo de si mismo. Este es el camino de la
libertad, del amor, de la humildad, de la mansedumbre y misericordia, el camino de JesUs y
nuestro camino.

El objetivo de la humildad es conseguir el amor que echa fuera todo temor. El hecho de
haber descendido en humildad al infierno del corazon contrito nos libra del temor al infierno
eterno. En las profundidades sombrias del alma hemos encontrado a Cristo. El las ha llenado de
su luz y al iluminarlas las ha trasformado. EI miedo estrecha el corazon. La liberacion del temor
en el camino de la humildad lo ensancha. Por eso se puede aplicar al final del camino de la
humildad lo que Benito afirma al final del prologo al camino monacal:

Al gue progresa en la vida monacal y en la fe se le ensancha el corazén y corre hacia la
dicha inefable del amor por el camino de los mandamientos (Prol. 49).



Una espiritualidad desde abajo — Anselm Grim y Meinrad Dufner 42

El corazdn, al que ya nada humano le resulta extrafio, se ensancha, se llena del amor de
Dios capaz de trasformar todo lo humano. EI camino de la humildad es camino de trasformacion.
En la espiritualidad desde abajo se encuentra el hombre con su propia realidad y se queda en
Dios para que sea €l quien trasforme todo en amor y todo se haga permeable al Espiritu de Dios.

Conclusion

Los ejercitantes a los que en nuestra casa de ejercicios hemos expuesto nuestra teoria de la
espiritualidad desde abajo, opinan que ha significado para ellos una experiencia liberadora y
curativa. También han manifestado en publico sus experiencias en el sentido de que la
espiritualidad desde arriba, por cuyos principios se habian regido anteriormente, les habia
introducido frecuentemente y como por la fuerza dentro de un corsé exageradamente estrecho y
en ocasiones les habia puesto enfermos. Siempre hemos intentado convencerles de que el camino
de la espiritualidad desde arriba, seguido anteriormente, es simplemente bueno porque les ha
ayudado a ser exigentes consigo mismos y a trabajar duro. Para expresarlo con un ejemplo. La
espiritualidad desde arriba se parece a la piedra que un hombre de malas intenciones sujeto a la
rama superior de una joven palmera para frenarla en su orgullo de altura. Unos afios mas tarde
volvié por alli y vio con sorpresa que la palmera maltratada era la mas grande y hermosa de todo
el contorno. El peso de la piedra la habia obligado a hundir mas profundo sus raices. Asi nos
obligan también nuestros ideales a profundizar en el humus de nuestra vida.

Pero nuestros ejercitantes comprenden que seria perjudicial seguir de ahora en adelante por
ese camino de arriba. En la mitad de la vida, a mas tardar, es necesario orientarse por el antipolo
y practicar la espiritualidad desde abajo. Ahora necesitan armarse de valor para oir serenamente
y seguir con decision la voz de Dios hecha lenguaje en su corazén a manera de pasiones,
sentimientos, suefios, lenguaje pluriforme del cuerpo. Ahora es cuando necesitan rasgar el corsé
asfixiante en el que se habian encorsetado para permitir que aparezca en toda su belleza la
imagen que de ellos quiere Dios.

Intentamos demostrar a nuestros ejercitantes que su camino anterior era razonable, lleno de
sentido; que Dios les ha llevado por ese camino y les ha empujado por el impulso de sus ideales
hasta ponerlos en el cuello del embudo, al reconocimiento de su incapacidad de reformarse para
hacer posible ahora una entrega a Dios sin reservas y ponerse definitivamente en sus manos. Sin
la espiritualidad desde arriba no hubieran probablemente llegado a esta situacién. Pero resultaria
en cierta manera una situacion tragica si ahora, el que ha entrado por el cuello del embudo,
empezara a revolverse con violencia para salir de él. Quedarian magullados por los golpes hasta
hacerse sangrar. En el momento en que han llegado alli y cuando se sienten incapaces de salir
por sus propias fuerzas, no deben forcejear; lo Unico que deben hacer es clamar a Dios para que
los saque de alli hacia adelante. El lugar de experiencia de nuestra insuficiencia se convierte en
lugar de encuentro con Dios. En ese encuentro nos presentamos a Dios con las manos vacias,
encallecidas por el esfuerzo, cubiertas de rasgufios, para que sea Dios el que nos salve. Alli
abrimos las manos y palpamos en el fondo de nuestra nada la fuerza de la gracia, el amor de
Dios, comprensible s6lo, 0 mejor, en el momento en que llegamos a captar que solos no podemos
nada. Hemos llegado a comprender con Pablo la virtud de la gracia de Dios que convierte nuestra
fragilidad en plenitud y perfeccion.



